
Činiti svijet boljim mjestom
To Make the World a Better Place

Andreja 
Kulunčić



Andreja Kulunčić:



Činiti svijet boljim 
mjestom

To Make the World  
a Better Place

Muzej suvremene umjetnosti |
Museum of Contemporary Art

2025.





	Martina Munivrana	 11	 Andreja Kulunčić: Činiti svijet boljim mjestom

		  21	 Andreja Kulunčić: To Make the World a Better Place

		  30	 Feminizam
		  32	 Feminism

		  40	 Trauma
		  42	 Trauma

	 Andreja Kulunčić	 67	 Antispomenik: put do zaboravljenog povijesnog događaja

		  77	 Anti-monument: The Way to a Forgotten Historical Event

		  88	 Migracije
		  90 	 Migrations

	Anca Verona Mihuleț	 105	 Kamen. Škare. Papir  

		  111	 Rock. Paper. Scissors

		  118	 Samoorganizacija i samoedukacija
		  119	 Self-organisation and self-education

	Katharina Schlieben	 135	 Susret s društvenim Ja u sklopu „tihog prosvjeda“ 1 FRANAK =  
1 GLAS

		  143	 Meeting the Social Self within the ‘quiet demonstration’ 1 CHF =  
1 VOICE

		  150	 Metodologija
		  152	 Methodology

	 Irena Bekić	 157	 Izložba kao poetska politička intervencija

		  161	 An exhibition as a poetic political intervention 

	 Miško Šuvaković	 167	 Osjećati se bitno u odnosu na svijet. Eksperimentalni oblici 
života: Andreja Kulunčić

		  171	 To Feel Essential in Relation to the World. Experimental forms of 
life: Andreja Kulunčić

		  176	 Time.line

		  183	 Radovi | Works

		  230	 Biografija umjetnice | Biography of the artist

		  232	 Bibliografija | Bibliography



A

B

B

C D

D

C

D

E

Tlocrt izložbenog prostora / 
Exhibition Floor Plan



A)	 Feminizam | Feminism
	 —	 NAMA: 1908 zaposlenika, 15 robnih kuća |
		  NAMA: 1908 Employees, 15 Department Stores
	 —	 ISTE – za prihvaćanje različitosti |
		  EQUALS – for the Acceptance of Diversity
	 —	 Samo za Austrijance | Austrians Only
	 —	 index.žene | women.index
	 —	 Maloljetnička trudnoća | Teenage Pregnancy

B)	 Trauma | Trauma
	 —	 Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj pomognete |  

	 You Betrayed the Party Just When You Should Have Helped It

C)	 Migracije | Migrations
	 —	 Samo za Austrijance, telefonski iskazi |
		  Austrians Only, telephone statements
	 —	 Učimo napraviti mjesta svima |
		  We Learn to Make Space for Everyone
	 —	 1 FRANAK = 1 GLAS | 1 CHF = 1 VOICE
	 —	 Bosanci van! | Bosnians Out!
	 —	 O stanju nacije | On the State of the Nation
	 —	 sight.seeing 
	 —	 Mikrosituacije zajedništva: stvaranje iskustva bivanja skupa | 
		  Micro-Situations of Togetherness: Creating the Experience
		  of Being Together

D)	 Samoorganizacija i  
samoedukacija |  
Self-organisation and  
self-education

	 —	 Kreativne strategije | Creative Strategies
	 —	 Žao mi je … nije mi žao | 
		  I’m Sorry ... I’m Not Sorry
	 —	 Muzejski vrt / Jestivi Muzej |
		  Museum Garden / Edible Museum
	 —	 Susret društvenog JA | Meeting the Social Self

E)	 Metodologija | Methodology



8
Andreja Kulunčić: Činiti svijet boljim mjestom, pogled na izložbu, 
MSU, Zagreb / Andreja Kulunčić: To Make the World a Better Place, 
installation view, MSU, Zagreb



9



10



11

——	 Izložbom Činiti svijet boljim mjestom, zagrebački Muzej suvremene 
umjetnosti prvi put predstavlja umjetnički rad vizualne umjetnice Andreje 
Kulunčić. Umjetnički opus Andreje Kulunčić jedan je od ključnih u okvirima 
društveno angažirane umjetničke prakse. Izložba donosi presjek njezina 
stvaralaštva od 90-ih godina 20. stoljeća do danas. Strategijama djelovanja 
unutar postojećih normativa vizualnih kodova umjetnica otvara nove prostore 
za razumijevanje stvarnosti ukazujući na društvene anomalije i nepravde. 
To proizlazi iz njezine potrebe da svojim umjetničkim radom, postavljanjem 
pitanja i traženjem odgovora, pokrene dijaloge i destabilizira usvojene i 
prihvatljive norme. Umjetnički rad stoga postaje svojevrstan alat za promjenu 
načina djelovanja unutra ustaljenih obrazaca djelovanja. U intimni umjetnički 
prostor djelovanja Andreja otvoreno i aktivno uključuje publiku i suradnice/
suradnike i stručnjakinje/stručnjake iz različitih znanstvenih i društvenih 
područja stvarajući umjetničke projekte, u kojima svatko ima svoju ulogu i 
vidljivost, koji teže dijalogu, inkluziji i dekonstrukciji dominantnih narativa, 
te uspostavlja odnose zasnovane na predanosti, uključivosti i brizi. Njezin 
rad postaje platforma za afirmacije različitosti, upozoravanje na određene 
anomalije društava i aktivno uključivanje publike u analizu osobnih i 
društvenih pozicija te potiče na preuzimanje odgovornosti za to kako se 
odnosimo prema problemima društveno uvjetovanih stvarnosti i kako 
reagiramo na njih.

Sagledavanje recentnoga umjetničkog opusa u formi retrospektivne 
izložbe gotovo je uvijek izazov za umjetnika, kustosa, ali i za instituciju, koja 
se koristi navedenim formatom za otvaranje novih značenja u sadašnjem 
kontekstu. Izložbom Činiti svijet boljim mjestom Muzej suvremene umjetnosti 

Andreja Kulunčić:  
Činiti svijet boljim 
mjestom

Martina 
Munivrana



12

tijekom pet mjeseci trajanja izložbe postaje prostor suradnje, trajnog 
dijaloga koji potiče zajednicu i suradnju u muzeju i izvan njega. Feminističkim 
umjetničkim praksama, koje su suradničke, aktivističke, izvedbene i intimne 
i koje čine temeljno polazište rada Andreje Kulunčić, izložba nudi alate za 
promjenu, potiče hrabrost da izrazimo nesigurnosti i sumnje, da prihvatimo i 
mijenjamo osobne pozicije te ih pretvorimo u snagu suradničkog djelovanja.

Početna pozicija rada na izložbi retrospektivnog karaktera bila je 
revizija tridesetogodišnjega umjetničkog rada i djelovanja autorice, na osnovi 
koje je provedena nova analiza i istraživanje o mogućnostima društveno 
angažirane umjetničke prakse i njezine namjere da potiče promjene 
povezane s društvenim anomalijama. Jedan je od ciljeva izložbe i obrana 
uvjerenja autorice da se društveno angažiranom umjetnošću mogu postići 
pomaci koji će svijet učiniti boljim mjestom.

Iz bogatog autoričina opusa za izložbu su odabrani projekti usmjereni 
na probleme povezane s rodnom ravnopravnošću, kulturnom raznolikošću, 
migracijama, radničkim pravima, važnošću samoorganizacije i drugim 
raspoređene u pet tematskih cjelina: feminizam, trauma, migracije, 
samoorganizacija, samoedukacija i metarazina, odnosno strukturalna analiza 
umjetničine metodologije. U svakoj cjelini predstavljen je odabrani izbor 
realiziranih projekata umjetnice. Podjela radova po temama omogućila je nov 
pogled na njezinu umjetničku produkciju i potaknula promišljanje o značenju 
i formi samostalne (retrospektivne) muzejske izložbe koja predstavlja 
umjetnički opus utemeljen na društveno angažiranoj umjetničkoj praksi. 
Izložba, a time i muzejski izložbeni prostor postaje pokretač i inicijator 
društvenih promjena.

Izložba obuhvaća i rezultate istraživanja nastalih suradnjom 
umjetnice s kustosicama s kojima je tijekom trideset godina djelovanja 
radila na kompleksnim produkcijama. Kustosice/suradnice bile su: Irena 
Bekić (Hrvatska), Amanda de la Garza Mata (Meksiko), Anca Verona Mihuleţ 
(Rumunjska / Južna Koreja) i Katharina Schlieben (Njemačka). Novom 
suradnjom za potrebe retrospektivne izložbe umjetnica je dodatno produbila 
i proširila svoja istraživanja te sa suradnicama otvorila nova pitanja unutar 
svoje angažirane društvene umjetničke prakse – od problema reprezentacije 
i rubnog djelovanja u kontekstu muzejskog predstavljanja, preko suradničkih 
modela, do uloge estetskog čina u kontekstu produkcije i prezentacije. 
Time je muzejski prostor postao mjestom transformacije uvriježenih načina 
prezentacije.

Pozicioniranjem vlastite umjetničke prakse u svojevrsni obnovljeni 
suradnički i istraživački eksperiment, Andreja Kulunčić uspostavlja nove 
prostore značenja koji su plod višeslojnog istraživanja njezina opusa u 
kontekstu postojećih narativa koji se odnose na društveno angažiranu 
umjetničku praksu, u kontekstu društvenih fenomena koji se sagledavaju 
iz različitih perspektiva. Realizacijom muzejske retrospektive, navedene 
suradnje i istraživački procesi rezultirali su bogatim popratnim programom 
izložbe koji obuhvaća diskurzivne i edukativne sadržaje te aktivan rad s 
lokalnom zajednicom tijekom trajanja izložbe.

Nastavak teksta referira se na tematske cjeline izložbe, koje su 
markirale prostor predstavljenim radovima i projektima, iako konkretno 
određene navedene tematske cjeline koegzistiraju i isprepliću se u svojim 
značenjima i međusobnim refleksijama.



13Glas za društveno neprivilegirane i marginalizirane
Polazište prve tematske cjeline nazvano je feminizam, koji se tradicionalno 
definira kao skupina društvenih pokreta, svjetonazora i teorija koja afirmira 
promicanje političkih, ekonomskih te socijalnih prava i položaja žena u svrhu 
postizanja rodne ravnopravnosti. U suvremenom kontekstu, djelovanje 
feminizma širi se i na zagovaranje prava svih marginaliziranih društvenih 
skupina. Temeljno su umjetničino polazište feminističke umjetničke prakse 
i strategije. Kako bi preispitala dominantne načine percepcije stvarnosti, 
Andreja Kulunčić putem svojih radova daje glas društveno neprivilegiranim i 
marginaliziranim skupinama. Njezini radovi nisu tek estetski objekti podložni 
klasifikaciji, već prostori koji proizvode značenja i potiču djelovanje. Čitaju 
se kao kulturne prakse koje imaju potencijal transformirati i mijenjati. 
Svojim umjetničkim izrazom umjetnica otvara prolaze prema novim 
dimenzijama subjektiviteta i različitosti, preusmjeravajući ih u preobraženo 
područje kulturnog značenja. U kontekstu feminizma to znači osporavanje 
patrijarhalne dominacije simboličkog i širenje njegova kapaciteta za 
prihvaćanje drugih, drukčijih, razlikovnih značenja i subjektiviteta.

Radovi predstavljeni u tematskoj cjelini feminizma sadržavaju 
zajednička obilježja kao što su kritičko promišljanje društvenih nejednakosti i 
nepravednosti kroz participativne, interaktivne i medijske određene formate, 
koji aktivno uključuju publiku, marginalizirane glasove i javni, stvarni prostor. 
Svojim projektima umjetnica ukazuje na sustavnu nepravdu bez obzira na 
to je li riječ o rodnoj diskriminaciji (indeks.žene), manjinskim identitetima 
i institucionalnom rasizmu (ISTE), radničkim pravima u tranziciji (NAMA), 
maloljetničkoj trudnoći (Maloljetnička trudnoća) ili ekonomskom izrabljivanju 
migranata (Samo za Austrijance).

Navedenim projektima autorica dosljedno daje prostor glasovima onih 
koji su inače potisnuti iz javnog diskursa – žene, radnice, migranti, manjinske 
skupine – govorom u prvom licu, anonimnošću ili vizualnom reprezentacijom 
u javnom prostoru. Participativnim metodama suradnje, radionicama, javnim 
anketama i dijalogom s osobama na koje se određena tema odnosi, umjetnica 
poništava granicu između sebe (umjetnice) i drugih (subjekta) te omogućuje 
da rezultat (produkcija rada) postane zajednički čin djelovanja. Izmještanje 
prezentacije iz javnog prostora u muzejsku instituciju za potrebe izložbe, 
prostor dijaloga i razmjene iskustva ulazi u prostor institucionalnog djelovanja 
i time kreira novu strategiju označavanja unutar ustaljenih institucionalnih 
dominantnih okvira. Intencijom da potakne društvenu reakciju i raspravu, 
umjetnički rad izlazi iz okvira reprezentacije i postaje živa intervencija 
unutar arhitekture zadanoga izložbenog prostora. Time se prostor institucije 
transformira iz pokaznog, izložbenog u prostor živog i javnog.

Kolektivna trauma kao estetski otisak
Druga tematska cjelina referira se na temu traume. Fenomen traume 
predstavlja temeljnu krizu reprezentacijskih modela koji sagledavaju 
referenciju u smislu izravne, nedvosmislene veze događaja i shvaćanja. 
Ponavljanje traumatskih iskustava putem sjećanja i narativa oblikuje 
načine na koje društvo razumije prošlost.1 Umjetnički proces i rad Andreje 

	 1	 Urlich Baer. Spectral Evidence – the Photography of Trauma (Massachusetts: The MIT 
Press, Institute of Technology, Cambridge, Massachusetts, 2002.), 1–24.



14

Kulunčić oslanja se na propitivanje osobnih i kolektivnih pozicija žene unutar 
postojećih narativa, pri čemu se referira na traumu – osobnu i kolektivnu. 
U kategoriji iskazivanja odnos prema traumi temelji se na preuzimanju i 
dijeljenju, intimnosti i suosjećanju, odnosno matričnoj subjektivnosti. Pojam 
matrice u psihoanalizu uvodi umjetnica, filozofkinja i psihoanalitičarka 
Bracha L. Ettinger2, razvijajući ga u dijalogu s Freudovom i Lacanovom 
teorijom te unutar feminističke misli. Ona matricu opisuje kao žensku 
subjektivnu dimenziju, odnosno matrični prostor koji nije mjesto dominacije, 
identifikacije ili posjedovanja, već mjesto susreta, zajedništva, suosjećanja i 
priznavanja razlike. U tom kontekstu razvija i pojam matrixial gaze, koji nudi 
alternativu tradicionalnom, muški kodiranom „muškom pogledu” (male gaze), 
otvarajući prostor za drukčije oblike percepcije, afektivne razmjene i etičkog 
odnosa prema Drugom. U matričnoj sferi, prostoru zajedništva i emocionalne 
povezanosti, estetski učinci svjedoče o tome da se tragovi isprepliću između 
umjetnika, gledatelja i svijeta, pri čemu umjetnice i umjetnici preuzimaju 
„traume svijeta” i ugrađuju ih u umjetničko djelo. Takva praksa uključuje 
ne samo osobna iskustva nego i kolektivne, nesvjesne tragove boli. Iz te 
perspektive, umjetnica/umjetnik postaje posrednik u suočavanju s traumom, 
upotrebljavajući umjetnost kao prostor za susret sebe i Drugoga.

Strategijom označavanja u kojoj kolektivnu traumu pretvara u estetski 
otisak, Andreja Kulunčić upozorava na društvo koje je patrijarhalno prema 
ženskoj traumi, koje je metodom zaborava i negiranja potisnulo ženska 
stradanja u javnom diskursu o totalitarnom nasilju. Njezin zadnji site-specific 
projekt, realiziran na lokalitetima ženskoga političkog zatvora Goli otok i 
Sveti Grgur, Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj pomognete3, 2019. 
– 2022.4, želi učiniti vidljivim više od osamsto pedeset osuđenica u ženskim 
političkim logorima Goli otok i Sveti Grgur, čija su stradanja potpuno izostala 
iz dominantnoga povijesnog narativa o logorima arhipelaga Goli. Kulunčić iz 
zaborava preuzima svjedočanstva stradalih žena, ukazujući na potisnutu i 
zanemarenu kolektivnu memoriju, težeći posthumnoj resubjektivizaciji žena 
koje su stradale i bile žrtve političkih sistema. Rad ujedno upućuje na nasilnu 
i mizoginu biopolitiku u logoru, koja je sustavno napadala reproduktivno 
zdravlje kažnjenica i isključivala njihove spolne specifičnosti te u isto vrijeme 
okretala zatvorenice jedne protiv drugih, što je uzrokovalo duboku traumu i 
dugogodišnju šutnju žena o iskustvu u logoru. Time taj projekt postaje snažna 
umjetnička intervencija, koja strategijom označavanja intervenira u političku 
i povijesnu nepravdu, umjetničkim označavanjem i memorijalizacijom 
ne rekonstruira samo prošlost već progovara i o sadašnjem društvenom 
odnosu prema ženskoj traumi. U umjetničkom projektu Vi ste Partiju izdale 
onda kada je trebalo da joj pomognete održavaju se i radionice 850 žena za 
850 žena, koje Andreja Kulunčić provodi od 2021. Radionice okupljaju žene 
i posjetiteljice izložbi u kolektivnoj akciji izrade glinenih figurica. Svaka 
sudionica izrađuje jednu skulpturicu posvećenu jednoj od osamsto pedeset 
političkih kažnjenica s Golog otoka i Svetog Grgura, simbolično vraćajući 
njihova imena i iskustva u javni prostor. Umjesto rekonstrukcije povijesti, 
nastaje antispomenik – fragmentiran, nestabilan i otvoren za nova čitanja. 

	 2	 Bracha Ettinger, The Matrixial Gaze; Feminist Arts and Histories Network, Department of 
Fine Art, University of Leeds, 1995.

	 3	 Naslov je izjava upraviteljice logora Goli Marije Zelić.
	 4	 Kustosice su projekta Irena Bekić i Anca Verona Mihuleţ, suradnice su na projektu Renata 

Jambrešić Kirin, antropologinja, i Dubravka Stijačić, psihoterapeutkinja.



15Memorija se gradi taktilnim iskustvom osjeta, zajedništva i djelovanja, čime 
sjećanje postaje aktivan i transformativan čin u sadašnjosti. U društvu koje je 
kolektivno potisnulo povijesne činjenice stradanja i traume žena, taj projekt 
otvara nove strategije označavanja putem evokacije sjećanja zajedničkim 
djelovanjem i osjetilnim procesom rada s materijalom.

Egzil i disperzija migracije
Važan je segment u radu Andreje Kulunčić preispitivanje stereotipnih pogleda 
na migrantske radnike, premještajući fokus s njihove ekonomske uloge na 
njihovu kulturnu i ljudsku dimenziju putem participativnih umjetnosti koja 
im daje glas i prostor za izražavanje vlastitog identiteta. To upućuje na treću 
tematsku dionicu izložbe posvećenu radovima koji u fokus stavljaju teme 
povezane s migracijom.

Egzil i disperzija migracije mogu se interpretirati kao odgovor na 
složene procese globalizacije i postkolonijalizma u kasnokapitalističkom 
kontekstu. Migracije pojedinaca ili pak cijelih naroda posljedica su različitih 
faktora koji obuhvaćaju ratove, nasilje i siromaštvo, do klimatskih promjena i 
nesigurnosti. U potrazi za sigurnošću, migracije su odraz ljudske potrage za 
boljim životom i uvjetima suprotnima onima u kojima trenutačno žive. Pozicija 
imigranata jest pozicija nesigurnosti i političke napetosti te simbolizira 
marginalizirane i isključene iz dominantnih društvenih i političkih struktura. 
Pitanja pozicije imigranata i našeg odnosa prema Drugima i drukčijima 
i njihovoj pripadnosti ili nepripadnosti aktualna su i danas upravo zato 
što se masovna migracija i raseljavanje naroda u 21. stoljeću nastavljaju 
nesmanjenom brzinom.

Homi K. Bhabha u svojoj ključnoj knjizi Smještanje kulture: suverenitet 
u doba globalizacije [The Location of Culture] analizira liminalnost ili 
bezgraničnu hibridnost kao paradigmu postkolonijalne tjeskobe, ukazujući 
na to da se susrećemo s bezgraničnom hibridizacijom koja nas podsjeća i 
upućuje na kolonizaciju, odnosno model kolonijalne tjeskobe, dok s druge 
strane u procesu hibridizacije, permanentnog miješanja i isprepletanja, 
omogućuje stvaranje novih značenja i novih autoriteta, poništavajući stare.

Teorija hibridnosti upućuje na to da kulturni identiteti nisu statični, 
već se stalno konstruiraju i dekonstruiraju u „liminalnom prostoru”, između 
dominantnih i subverzivnih narativa. Uz koncept hibridnosti, Bhabha je 
razvio i koncepte prostora između, nepripadnosti, treći prostor, vernakularni 
kozmopolitizam, kulturalno prevođenje i vremenski procjep, koncepte koji 
uključuju svu dramatičnost povijesnog i ljudskog preživljavanja, a odnose 
se na teme kolonijalizma, nacionalizma, kulture i reprezentacije. Terminom 
vernacular cosmopolitanism (kozmopolitizam izvornog subjekta) Bhabha 
upućuje na način života i mišljenja kojem je potrebno „kulturalno prevođenje”, 
ali ne da bi se proizvele univerzalne norme, već da bi se vidjele pozitivne 
vrijednosti koje nose izmješteni subjekti – utišani i marginalizirani u odnosu 
na procese dominacije i nove globalne i migrantske konfiguracije.

Hibridni identiteti koji uključuju marginalizirane skupine – migranti, 
izbjeglice i manjinske etničke i spolne zajednice – predstavljeni su u 
radovima i projektima u ovoj tematskoj jedinici. Kulunčić svojim umjetničkim 
radom otvara prostor u kojem se stvaraju novi identiteti interakcijom i 
suradnjom s povijesno isključenima iz dominantnih kulturnih i političkih 
narativa. Realizirajući rad u javnom prostoru, primjenjujući kolektivne 



16

intervencije i participativne formate, umjetnica otvara prostor za vidljivost, 
dijalog i preispitivanje institucionalnih struktura koje proizvode društvenu 
isključenost.

Radovi 1 FRANAK = 1 GLAS, sight.seeing, Samo za Austrijance, Bosanci 
van! (radnici bez granica), Učimo napraviti mjesto svima i O stanju nacije 
obuhvaćaju direktnu participaciju i suradnju s ilegaliziranim imigrantima, 
radnicima migrantima, tražiteljima azila, pripadnicima etničkih i spolnih 
manjina. Umjetnica ne govori samo o njima, već uspostavlja dijalog s njima 
– njihova iskustva, glasovi i perspektive postaju temelj njezina umjetničkog 
istraživanja, koje prelazi granice reprezentacije i postaje sredstvo političkog 
djelovanja. Uključujući migrante i ilegalizirane radnike, umjetnica se bavi 
temama pripadnosti, političke vidljivosti i identitetske fluidnosti, odnosno 
putem umjetnosti gradi prostor za hibridne identitete koji nisu povezani 
s pripadnošću koja se ne temelji na podrijetlu ili trenutačnoj geografskoj 
pripadnosti zemlji u kojoj trenutačno borave, nego s procesima kulturne 
interakcije i političke emancipacije. Radovi koji su prvotno bili realizirani 
u javnom prostoru, ulaskom u kontekst muzejske izložbe transformiraju 
izložbeni prostor u politički aktivan prostor – prostor dijaloga, osnaživanja i 
solidarnosti. U tim projektima, kao i u prethodnima, Kulunčić gradi dugotrajne 
procese temeljene na povjerenju, suradnji i brizi. Osnaživanjem sudionika 
otvara prostor za razumijevanje i prihvaćanje koji se prenosi i na publiku.

Novi realizirani rad Mikrosituacije zajedništva: stvaranje iskustva 
bivanja skupa5 istražuje mogućnosti stvaranja zajedničke budućnosti sa 
stranim radnicima i radnicama u Hrvatskoj kroz umjetnički, kulturni i dijaloški 
prostor. Projekt, razvijen u suradnji s migrantima iz Filipina i Indonezije, 
oblikuje hibridni prostor unutar muzeja – prostor „trećeg mjesta” koji 
povezuje različita iskustva identiteta, pripadnosti i svakodnevice. Fokus 
umjetnice usmjeren je na kulturu, zajedništvo i kolektivno djelovanje te time 
stvara prostor za dijalog između lokalnog i migrantskog stanovništva, što 
se može promatrati kao postkolonijalni „treći prostor” u kojem se susreću 
različiti identiteti i iskustva. Ovaj prostor ne definira samo suprotne pozicije 
već i suživljene realnosti koje proizlaze iz susreta Drugih.

Okwui Enwezor u svojim razmatranjima navodi da je postkolonijalni 
svijet svijet susreta, mjesto raskrižja, točka na kojoj se ponovno pregovara 
o dominantnim praksama uključivanja i isključivanja te poziciji moći, kao i 
kulturi prevođenja Drugih i drukčijih. U postkolonijalnom je stanju suvremena 
umjetnost složena i dostupna, dio je angažirane kulturne prakse, koja govori 
kako dominantne prakse i njihove protuprakse koegzistiraju u krizi:

Prema navedenom, egzil i disperzija migracije mogu se definirati kao 
odgovor na kasnokapitalističko raskrižje globalizacije i postkolonijalizma. 
U onoj mjeri u kojoj je lik imigranta postao sablast modernoga 
biopolitičkog diskursa, kao što nas podsjećaju mislioci poput Giorgia 
Agambena, Hanne Arendt, Arjuna Appaduraija i drugih, pitanja mjesta 
i pripadnosti još će neko vrijeme biti aktualna, i to upravo zato što se 
masovna, nezapamćena migracija i kolosalno raseljavanje naroda u 
dvadesetom stoljeću nastavljaju nesmanjenom brzinom. Ova kretanja 

	 5	 Projekt se nadovezuje na rad Andreje Kulunčić Učimo napraviti mjesta svima 
(2023./2024.), nastao u suradnji s indonezijskim građevinskim radnicima zaposlenima 
na obnovi zgrade Umjetničkog paviljona u Zagrebu. Kustosica je projekta Irena Bekić, a 
projekt je realiziran u suradnji s Umjetničkim paviljonom u Zagrebu.



17i dalje su norma sadašnjosti. Zbog problema neravnomjernog razvoja i 
nasilnih sukoba koji čine pozadinu globalne migracije, opća kriza koja 
se često pripisuje beskrajnom kretanju velikih populacija ostat će dio 
globalnog diskursa o mjestu. Ova kretanja remete prostorne koordinate 
suvremenog stanovanja i mjesta, reartikulirajući etičko sučeljavanje 
stranca i susjeda. Sporovi koji se javljaju oko uvjeta mjesta jasno pokazuju 
da je iz nasilne logike kolonizacije osvanuo novi poredak postkolonijalnih 
migracija, o čemu se sada kontinuirano piše.6

Svojim projektima umjetnica Andreja Kulunčić stvara prostor za vidljivost 
marginaliziranih skupina te ujedno omogućuje redefiniciju tih prostora. 
Realizacijom projekta Mikrosituacije zajedništva Kulunčić u muzejskom 
prostoru stvara nov prostor za migrante u kojem oni mogu povezati različita 
iskustva identiteta, pripadnosti i svakodnevice života u Hrvatskoj. Taj prostor 
postaje fizičko mjesto za razmjenu iskustava i redefiniranje pripadnosti, 
slično Enwezorovu shvaćanju postkolonijalnog svijeta kao prostora u 
kojem se pregovara o novim, hibridnim formama zajedništva i pripadnosti. 
Rad Andreje Kulunčić otvara nove prostore za teorijska razmatranja koja 
uključuju teme hibridnosti, liminalnosti i preispitivanja prostora i identiteta, 
kojima otvara nove mogućnosti za društveni dijalog, političku aktivaciju i 
umjetničku reintegraciju marginaliziranih skupina u šire društvene i političke 
tokove. Kulunčić svojim umjetničkim radom, referirajući se na novonastale 
društvene i geopolitičke promjene, upozorava na nužnost pri sagledavanju i 
kontekstualizaciji određenih procesa i njihova usvajanja.

Zajednički prostor suradnje, dijaloga i kolektivne kreativnosti
Važan segment rada umjetnice prikazan je u četvrtoj i petoj dionici izložbe 
posvećenima samoorganizaciji i samoedukaciji.

Proces u kojem pojedinci ili skupine preuzimaju inicijativu i 
odgovornost za stvaranje, strukturiranje i provedbu umjetničkih i društvenih 
aktivnosti, bez potrebe za hijerarhijskim ili autoritarnim vođenjem ili 
upravljanjem, omogućuje realizaciju zajedničkog prostora suradnje dijaloga 
i kolektivne kreativnost. Projekti Andreje Kulunčić često istražuju kako 
se zajednice mogu organizirati participativnim modelima umjetničkog 
djelovanja. Zajedničkim djelovanjem određene skupine ljudi i razmjenom 
ideja, svojom umjetničkom praksom zalaže se za kolektivnost, brigu i 
uzajamnost, koji nisu samo određeni pojmovi i okviri djelovanja, nego i 
stvarni alati koji se primjenjuju u izgradnji boljih društvenih odnosa i jačanja 
zajednice. Svojim projektima Kulunčić pokazuje da umjetnost može biti 
poticaj za osnaživanje pojedinaca i zajednica u procesu samoorganizacije.

Projekt Kreativne strategije istražuje kreativne odgovore na 
svakodnevne izazove s kojima se suočavaju pojedinci i zajednice, koji 
proizlaze iz nedostatnih ili neadekvatnih institucionalnih mehanizama. 
Kulunčić u ovom projektu analizira osobne i grupne strategije snalaženja 
koje pridonose poboljšanju života u kontekstu društvenih i institucionalnih 
ograničenja.

	 6	 Okwui Enwezor, „Place-Making or in the ‘Wrong Place’: Contemporary Art and the 
Postcolonial Condition”. U: Former West: Art and the Contemporary After 1986, ur. Maria 
Hlavajova i Simon Sheik (Cambridge, MA, London: The MIT Press, 2016.), 56.



18

U sklopu šireg projekta Kreativne strategije i u sklopu izložbe 
umjetnica je razvila novi rad Muzejski vrt / Jestivi muzej radi stvaranja 
zajednice u urbanom vrtu. U svojem umjetničkom djelovanju Andreja 
Kulunčić kontinuirano gradi prostore za razvoj društvenih odnosa, jačanje 
zajedničkih praksi i osnaživanje pojedinaca pojmovima kolektiva, brige i 
uzajamnosti. Umjetnica je u tom radu osmislila društveni prostor koji briše 
granice zadanoga arhitektonskog unutarnjeg i vanjskog prostora muzeja te 
otvara mogućnosti za eksperimentiranje s idejom zajedničkog dobra. Vrt nije 
zamišljen samo kao mjesto za odmor ili razgovor, već kao prostor u kojem se 
putem zajedničke prakse vrtlarenja – i s ukrasnim i jestivim biljkama – razvija 
osjećaj odgovornosti i brige. Muzej u tom procesu poprima ulogu društvenog 
agensa: postaje propustan, povezuje se sa susjedstvom i otvara prostor 
za stvaranje zajedništva u vremenu snažne individualizacije i društvene 
fragmentacije.

Oslanjajući se na koncept samoedukacije, koji se odnosi na proces 
učenja i razvoja vještina izvan formalnoga obrazovnog sustava, umjetnica 
ističe važnost samostalnog istraživanja, kritičkog razmišljanja i aktivnog 
sudjelovanja u vlastitom obrazovanju. Često istražuje kako samoedukacija 
može osnažiti pojedince i zajednice, omogućujući im da preuzmu kontrolu 
nad svojim učenjem i razvojem. To omogućuje pojedincu da razvija vlastite 
kreativne metode koje osnažuju procese samosvjesnog stvaranja i kritičkog 
mišljenja, što pridonosi dubljoj i kvalitetnijoj suradnji u samoorganiziranom 
umjetničkom okviru.

Rad Susret društvenog JA dijaloškim fragmentima istražuje odnos 
pojedinca prema društvu, fokusira se na dinamiku između osobne 
introspekcije i društvene interakcije. Serijom dijaloga, umjetnica poziva 
posjetitelje da preispitaju poziciju u kojoj su dio društvenog tkiva, ističući 
kako društvo oblikuje svakog pojedinca, ali i obratno – pojedinci svojim 
djelovanjem oblikuju društvo. Dijaloge izgovaraju dvije glumice (Alma Prica i 
Jadranka Đokić) na pet različitih postaja u prostoru izložbe, što omogućuje 
interaktivnu i dinamičnu unutarnju promjenu tematskih cjelina izložbe. 
To omogućuje posjetiteljima da se emocionalno i intelektualno povežu s 
temama koje izložba obrađuje, stvarajući prostor za osobnu refleksiju i 
društvenu analizu. Kazalištem kao medijem umjetnica se služi kao alatom za 
kritičko promišljanje i subjektivni doživljaj. Izvedba u interakciji s publikom, 
prostorom i glasom stvara interakciju koja izlazi iz okvira tradicionalnog i 
poništava tradicionalno pasivnu ulogu gledatelja.

Ne nudeći gotova rješenja, umjetnica osigurava prostor za razmjenu 
i dijalog o složenim društvenim pitanjima. Tekstovi koje glumice izgovaraju 
nisu samo reakcija na umjetničke radove u prostoru, nego i refleksija na širi 
društveni kontekst, pozivajući na dublje razumijevanje i kritičko razmišljanje 
o društvenim normama, pravilima i odnosima.

Kulunčić u ovom radu istražuje „prostorne prijelaze” društvenih 
odnosa, u kojima se prepoznaje ambivalentnost i fluidnost identiteta, 
a društvo i pojedinci nisu fiksirani, već u stalnom procesu međusobne 
transformacije. Također, dijalog u Susretu društvenog JA može se promatrati 
kao prostor u kojem se različite perspektive, identiteti i iskustva mogu 
susresti i rekonstruirati.

Važno je naglasiti kako je u središtu stvaralaštva umjetnice Andreje 
Kulunčić publika – ne kao tihi promatrač, već kao suigrač u procesu 
promišljanja i djelovanja. Edukativnim radionicama, razgovorima i inkluzivnim 



19inicijativama koje spajaju različite zajednice, izložba Činiti svijet boljim 
mjestom postaje živi organizam – prostor susreta, učenja i solidarnosti.

Edukativne radionice i diskusije povezane s izložbom omogućit će 
posjetiteljima i posjetiteljicama aktivno sudjelovanje, potičući ih na kritičko 
razmišljanje i angažman na ključnim društvenim pitanjima. Interkulturna 
suradnja još je jedan važan aspekt programa izložbe. Aktivnosti koje povezuju 
strane radnike i radnice s lokalnim stanovništvom promiču inkluzivnost 
i otvorenost, čime prostor Muzeja postaje dostupnim svim društvenim 
skupinama. U poticajnom zajedničkom djelovanju, u prostoru muzeja otvara 
se mjesto susreta, suradnje inkluzije i zajedničkog rasta, u kojem individualno 
prelazi u kolektivno, gdje moje mjesto postaje naše mjesto razumijevanja, 
rasta i suživota.



20



21

——	 The exhibition To Make the World a Better Place at the Museum of 
Contemporary Art in Zagreb presents for the first time the artistic activity 
of visual artist Andreja Kulunčić. Andreja Kulunčić’s artistic oeuvre is one of 
the key oeuvres within the framework of socially engaged artistic practice. 
The exhibition brings an overview of her activity from the 1990s until the 
present day. With strategies of action within the existing standards of 
visual codes, the artist opens up new spaces for understanding reality by 
indicating social anomalies and injustices. This arises from her need to 
establish dialogues and to destabilise the adopted and acceptable norms 
with her artistic work, by posing questions and seeking answers. The artwork 
therefore becomes a kind of tool for changing the mode of action within the 
established paradigms of action. Andreja openly and actively includes in the 
intimate artistic space of action the audience and collaborators from various 
scientific and social fields, creating art projects in which everybody has their 
own role and visibility, aiming at dialogue, inclusion and reconstruction of 
the dominant narratives, and establishes relationships based on dedication, 
inclusion, and care. Her work becomes a platform for affirming diversity, 
indicating particular social anomalies, and active inclusion of the audience in 
the analysis of personal and social positions, encouraging the acceptance of 
responsibility for our treatment of the issues of socially conditioned realities 
and our reactions thereto.

An overview of a recent artistic oeuvre in the form of a retrospective 
exhibition is nearly always a challenge for an artist, a curator, but also for the 
institution that uses the aforementioned format to open up new meanings in 
present-day context. Throughout the five-month course of the exhibition To 
Make the World a Better Place, the Museum of Contemporary Art becomes a 
space of collaboration, of permanent dialogue that stimulates the community 

Andreja Kulunčić:  
To Make the World  
a Better Place

Martina 
Munivrana



22

and collaboration in and outside the Museum. With feminist art practices—
which are collaborative, activistic, performative, intimate, and a starting point 
of Andreja Kulunčić’s work—the exhibition offers tools for change, motivates 
the courage to express our uncertainties and doubts, to accept and change 
personal positions, transforming them into the power of collaborative action.

The starting position at the exhibition of retrospective character was 
the revision of the author’s thirty-year work and activity, on the basis of which 
a new analysis and research of the possibilities of socially engaged artistic 
practice was conducted, as well as the latter’s intent to encourage change 
related to social anomalies. One of the exhibition goals is also to defend the 
author’s belief that socially engaged art can achieve the shifts that will make 
the world a better place.

The exhibition presents a selection of projects from the author’s 
rich oeuvre aiming at issues related to gender equality, cultural diversity, 
migrations, workers’ rights, the importance of self-organisation, etc., divided 
in five thematic units: feminism, trauma, migration, self-organisation, 
self-education and the meta-level, i.e., a structural analysis of the artist’s 
methodology. Each unit features a selection of the artist’s actualised 
projects. The division of works by topic has enabled a new perspective of her 
artistic production and encouraged deliberation on the meaning and form 
of a solo (retrospective) museum exhibition that presents an artistic oeuvre 
founded on socially engaged artistic practice. The exhibition, and thereby 
the museum’s exhibition space becomes the propeller and initiator of social 
changes.

The exhibition also encompasses the results of research conducted 
by the artist in collaboration with the curators with whom she worked on 
complex productions over the thirty-year period of activity. They are Irena 
Bekić (Croatia), Amanda de la Garza Mata (Mexico), Anca Verona Mihuleț 
(Romania / South Korea), and Katharina Schlieben (Germany). With a new 
collaboration for the purpose of the retrospective exhibition, the artist 
additionally deepened and expanded her research and, together with her 
collaborators, opened up new questions within her socially engaged artistic 
practice – from issues of representation and marginal action in the context 
of museum presentation, models of collaboration, all the way to the role of 
the aesthetic act in the context of production and presentation. The museum 
space has thereby become the site of transformation of the established 
modes of presentation.

By positioning her own artistic practices in a kind of regenerated 
collaboration and research experiment, Andreja Kulunčić establishes new 
spaces of meaning as the result of the multilayered research of her oeuvre 
in the context of existing narratives relating to the socially engaged artistic 
practice, in the context of the social phaenomena perceived from different 
perspectives. By actualising a museum retrospective, the aforementioned 
collaborations and research processes resulted in the exhibition’s rich 
accompanying programme that encompasses discursive and educational 
contents, as well as active work with the local community during the 
exhibition.

The text below refers to the exhibition’s thematic units that marked the 
space with presented works and projects, even though the abovementioned, 
concretely defined thematic units coexist and intertwine in their meanings 
and mutual reflections.



23The voice of socially unprivileged and marginalised
The starting point of the first thematic unit is named feminism, which is 
traditionally defined as a set of social movements, worldviews and ideas 
affirming the promotion of political, economic and social rights and positions 
of women with the purpose of achieving gender equality. In contemporary 
context, the activity of feminism also expands to advocating for the rights of 
all marginalised social groups. The artist’s fundamental starting point are the 
feminist art practices and strategies. So as to reexamine the dominant ways 
of the perception of reality, through her works Andreja Kulunčić gives a voice 
to socially unprivileged and marginalised groups. Her works are not merely 
aesthetic objects that are subject to classification, but rather spaces that 
produce meanings and encourage action. They are interpreted as cultural 
practices with a potential for transformation and change. Through her artistic 
expression, Andreja Kulunčić opens up passages towards new dimensions 
of subjectivity and diversity, redirecting them into the transformed field of 
cultural meaning. In the context of feminism, this means that the patriarchal 
domination of the symbolic is contested, while its capacity is broadened 
to accommodate the other, the different, the distinctive meanings and 
subjectivities.

The works presented in the thematic unit of feminism contain shared 
features such as critical deliberation on social inequalities and injustices 
thorough participative, interactive and media-defined formats, which actively 
include the audience, the marginalised voices, and the public, actual space. 
With her projects, the artist indicates systematic injustice, whether it be 
gender discrimination (women.index), minority identities and institutional 
racism (EQUALS), workers’ rights in transition (NAMA), underage pregnancy 
(Teenage Pregnancy), or economic exploitation of migrants (Austrians Only).

With the aforementioned projects, the author persistently gives space 
to the voices of those who are otherwise repressed from public discourse—
women, workers, migrants, minority groups—with first-person speech, 
anonymity, or visual representation in public space. With participative 
methods of collaboration—workshops, public surveys, and dialogue with 
the persons to which a particular topic relates—the artist abolishes the 
boundary between herself (an artist) and others (the subjects), enabling the 
result (production of the work) to become a shared act of doing. By displacing 
the presentation from public space into the museum institution for the 
purpose of the exhibition, the space of dialogue and exchange of experience 
enters the space of institutional action, thereby creating a new strategy of 
designation within the established institutional dominant framework. With 
the intention to provoke social reaction and discussion, the artwork exits the 
framework of representation and becomes a living intervention within the 
architecture of an established exhibition space. Thereby the space of the 
institution transforms from a demonstrative, exhibitive one into a space of 
life and publicness.

Collective trauma as an aesthetic imprint
The second thematic unit refers to the topic of trauma. The phaenomenon 
of trauma is a fundamental crisis of representational models which perceive 
reference in the sense of direct, unambiguous link between events and 
comprehension. The repetition of traumatic experiences through memories 



24

and narratives shapes the manners in which society comprehends the 
past.1 Andreja Kulunčić’s artistic process and work relies on the re-
examination of personal and collective positions of women within existing 
narratives, whereby she refers to trauma – both the personal and the 
collective one. In the category of expression, the attitude towards trauma 
is based on overtaking and sharing, intimacy and compassion, i.e., matrixial 
subjectivity. The notion of matrix was introduced in psychoanalysis by artist, 
philosopher and psychoanalyst Bracha L. Ettinger,2 who developed it in 
dialogue with the theories by Freud and Lacan and as part of the feminist 
thought. She describes the matrix as a female subjective dimension, i.e., 
the matrixial space where there is no room for domination, identification, 
or possession, but is rather the site of meeting, togetherness, compassion, 
and acknowledging diversity. In this context, she also develops the notion 
of the matrixial gaze, which provides an alternative to the traditional, male-
coded male gaze, thereby opening up space for different forms of perception, 
affective exchanges, and ethical attitude towards the Other. In the matrixial 
sphere, the space of togetherness and emotional connection, aesthetic 
effects testify of the fact that traces are intertwined between the artist, 
the viewer and the world, whereby the artists take over the “traumas of the 
world” and incorporate them into an artwork. Such practice includes not only 
personal experiences, but also the collective, unconscious traces of pain. 
From this perspective, the artist becomes a mediator in facing trauma, using 
art as a space for meeting the Other.

With a strategy of designation in which she turns collective trauma 
into an aesthetic imprint, Andreja Kulunčić warns of the society that is 
patriarchal towards women’s trauma, and which has suppressed women’s 
suffering in public discourse on totalitarian violence with the method of 
oblivion and denial. Her most recent site-specific project, actualised in 
the localities of women’s political prison on Goli Otok and Sveti Grgur, You 
Betrayed the Party Just When You Should Have Helped It,3 2019–2022,4 she 
seeks to make visible more than 850 convicts in women’s political camps 
of Goli Otok and Sveti Grgur, whose suffering is completely absent from 
the dominant historical narrative on the camps of the Goli archipelago. 
Kulunčić takes from oblivion the testimonies of the victims, indicating the 
suppressed and neglected collective memory and striving for posthumous 
re-subjectivation of the women who suffered as victims of political systems. 
The work simultaneously refers to the violent and misogynous biopolitics 
at the camp, which systematically attacked the convicts’ reproductive 
health and excluded their gender specificities, simultaneously turning the 
convicts against each other, which caused deep trauma and years-long 
silence of the women regarding their experience at the camp. This project 
thereby becomes a powerful artistic intervention that intervenes with the 
strategy of designation in political and historical injustice, and uses artistic 
designation and memorialisation not only to reconstruct history, but also to 

	 1	 Urlich Baer. Spectral Evidence – the Photography of Trauma (Massachusetts: The MIT 
Press, Institute of Technology, Cambridge, Massachusetts, 2002), 1–24.

	 2	 Bracha Ettinger, The Matrixial Gaze; Feminist Arts and Histories Network, Department of 
Fine Art, University of Leeds, 1995.

	 3	 The title is a statement by Marija Zelić, supervisor of the Goli camp.
	 4	 Irena Bekić and Anca Verona Mihuleț curated the project, with anthropologist Renata 

Jambrešić Kirin and psychotherapist Dubravka Stijačić as project collaborators.



25address the present-day social attitude towards women’s trauma. Within the 
art project “You Betrayed the Party Just When You Should Have Helped It,” 
the workshops 850 Women for 850 Women—which Kulunčić has conducted 
since 2021—are also organised. The workshops bring together women and 
exhibition visitors in a collective action of sculpting clay figurines. Each 
participant makes a single figurine dedicated to one of the 850 women 
political prisoners from Goli Otok and Sveti Grgur, thereby symbolically 
bringing their names and experiences back into public space. In lieu of 
the reconstruction of history, an anti-monument emerges – fragmented, 
unstable, and open to new interpretation. The memory is built with the tactile 
experience of sensation, togetherness and action, with which remembrance 
becomes an active and transformative act in the present. In a society which 
collectively suppressed the historical facts of women’s suffering and trauma, 
this project opens up new strategies of designation through an evocation of 
memory with joint action and a sensory process of work with the material.

Exile and dispersion of migration
An important segment in Andreja Kulunčić’s work is the questioning of 
stereotypical views of migrant workers, shifting the focus from their 
economic role onto their cultural and human dimension through participative 
art which gives them the voice and space for expressing their own identity. 
This refers to the third thematic segment of the exhibition, dedicated to the 
works focused on topics related to migration.

Exile and dispersion of migration can be interpreted as a response to 
complex processes of globalisation and postcolonialism in the context of 
late capitalism. The migrations of individuals or even of entire nations are a 
consequence of different factors encompassing wars, violence and poverty, 
all the way to climate changes and uncertainty. In search of security, the 
migrations are a reflection of the human quest for a better life and conditions 
contrary to those in which they currently live. The position of immigrants is a 
position of uncertainty and political tension, and symbolises those who are 
marginalised and excluded from the dominant social and political structures. 
The questions of the immigrants’ position and our attitude towards the 
Others and different ones, as well as toward their belonging or nonbelonging, 
are topical even today, exactly because the mass migration and the 
displacement of nations continue at a steady rate in the 21st century.

In his key book The Location of Culture, Homi K. Bhabha analyses 
liminality or limitless hybridity as a paradigm of the postcolonial anxiety, 
indicating the fact we are facing boundless hybridisation that reminds us 
of and indicates colonisation, i.e., the model of colonial anxiety, while on 
the other hand—in the process of hybridisation, permanent mixing and 
intertwining—it enables the creation of new meanings and new authorities 
while abolishing the old ones.

The theory of hybridity indicates that cultural identities are not static, 
but are rather constantly constructed and deconstructed in the “liminal 
space” between the dominant and the subversive narratives. Alongside 
the concept of hybridity, Bhabha also developed the concepts of the 
space between, of nonbelonging, a third space, vernacular, cosmopolitism, 
cultural translation and temporal rift, concepts that include all the drama of 
historical and human survival, and which refer to the topics of colonialism, 



26

nationalism, culture, and representation. With the term vernacular 
cosmopolitanism, Bhabha indicates the manner of life and thinking that 
requires “cultural translation,” albeit not to produce universal norms, but 
rather to make visible the positive values borne by the displaced subjects – 
silenced and marginalised in relation to the processes of domination and the 
new global and migrant configuration.

The hybrid identities that include marginalised groups—migrants, 
refugees, and minority ethnic and sexual communities—are represented in 
the works and projects in this thematic unit. With her artistic work, Kulunčić 
opens up space in which new identities are created with interaction and 
collaboration with those who have been historically excluded from the 
dominant cultural and political narratives. By actualising the work in public 
space, by applying collective interventions and participative formats, 
the artist opens up space for visibility, dialogue, and re-examining the 
institutional structures that produce social exclusion.

The works 1 CHF = 1 VOICE, sight.seeing, Austrians Only, Bosnians Out! 
(Workers Without Frontiers), We Learn to Make Space for Everyone and On 
the State of the Nation encompass direct participation and collaboration 
with illegalised immigrants, migrant workers, asylum seekers, and members 
of ethnic and sexual minorities. The artist speaks not only about them, 
but rather establishes dialogue with them – their experiences, voices and 
perspectives become the basis of her artistic expression, which goes 
beyond the limits of representation and becomes a tool for political action. 
By including the migrants and the illegalised workers, the artist tackles the 
topics of belonging, political visibility and identity fluidity, i.e., through art she 
builds space for hybrid identities which are not related to the belonging that 
is not based on origin or current geographic belonging to the country in which 
they currently reside, but rather to the processes of cultural interaction and 
political emancipation. The works that were initially actualised in public 
space transform the exhibition space—by entering the context of a museum 
exhibition—into a politically active space, a space of dialogue, empowerment, 
and solidarity. In these projects, as well as in previous ones, Kulunčić builds 
long-term processes based on trust, collaboration, and care. By empowering 
the participants, she opens up space for understanding and acceptance that 
is also transferred to the audience.

The new actualised work Micro-Situations of Togetherness: Creating 
the Experience of Being Together5 explores the possibilities of creating a 
joint future with foreign workers in Croatia through artistic, cultural, and 
dialogue space. The project, developed in collaboration with migrants from 
the Philippines and Indonesia, forms a hybrid space within the museum – 
the space of the “third place” that connects the different experiences of 
identity, belonging, and everyday life. The artist’s focus is aimed at culture, 
togetherness and collective action, thereby creating a dialogue between the 
local and migrant population, which can be viewed as the postcolonial “third 
space” in which different identities and experiences meet. This space does 
not define merely opposite positions, but rather also the coexisting realities 
arising from the meeting of “Others.”

	 5	 The project builds on Andreja Kulunčić’s work We Learn to Make Space for Everyone 
(2023/2024), made in collaboration with Indonesian construction workers employed on 
the renovation of the building of the Art Pavilion in Zagreb. The project was curated by 
Irena Bekić and was made possible in collaboration with the Art Pavilion in Zagreb.



27In his deliberations, Okwui Enwezor states that the postcolonial world 
is a world of meeting, a place of intersection, a point at which the dominant 
practices of exclusion and inclusion and the position of power, as well 
as the culture of translating the Others and the different ones are being 
renegotiated. In the postcolonial condition, contemporary art is complex 
and available, it is part of the engaged cultural practice that addresses the 
manner in which the dominant practices and their counter-practices coexist 
in a crisis:

Herein, the routes of exile and the dispersion of migration can be defined 
as a response to the late capitalist intersection of globalization and 
postcolonialism. To the degree that the figure of the immigrant has 
become a specter of modern biopolitical discourse, as thinkers such as 
Giorgio Agamben, Hannah Arendt, Arjun Appadurai, and others remind 
us, questions of place and belonging will remain with us for a while, not 
least because the twentieth century’s massive, unprecedented migration 
and colossal displacement of peoples have continued unabated. These 
movements remain the norm of the present. Due to the problems of 
uneven development and violent conflict that form the background 
to global migration, the general crisis often ascribed to the unending 
movement of large populations will remain part of the global discourse 
about place. These movements disturb the spatial coordinates of 
contemporary dwelling and place, rearticulating the ethical confrontation 
between the stranger and the neighbor. The disputes that arise about the 
condition of place make clear that out of the violent logic of colonization 
has dawned a new order of postcolonial migration, one continuously 
emblematized in the writing of new scripts […]6

With her projects, artist Andreja Kulunčić creates space for the visibility 
of marginalised groups, simultaneously enabling the redefinition of these 
spaces. By actualising the project “Micro-Situations of Togetherness,” 
Kulunčić creates in the museum space a new space for migrants, in 
which they can connect the different experiences of identity, belonging, 
and everyday life in Croatia. This space becomes a physical place for 
the exchange of experience and the redefinition of belonging, similar to 
Enwezor’s understanding of the postcolonial world as a space in which 
new, hybrid forms of togetherness and belonging are negotiated. The work 
by Andreja Kulunčić opens up new spaces for theoretical deliberations 
that include the topics of hybridity, liminality, and the questioning of space 
and identity, with which she opens up new possibilities for social dialogue, 
political activation and artistic reintegration of marginalised groups into 
wider social and political currents. With her artistic work, while referring to 
the newly emerged social and geopolitical changes, Kulunčić warns of the 
necessity of perceiving and contextualising certain processes and their 
adoption.

	 6	 Okwui Enwezor, “Place-Making or in the ‘Wrong Place’: Contemporary Art and the 
Postcolonial Condition.” In: Former West: Art and the Contemporary After 1986, Maria 
Hlavajova and Simon Sheik (Eds.), Cambridge, MA, London: The MIT Press, 2016: 56.



28

A common space of collaboration, dialogue, and collective 
creativity
An important segment of the artist’s work is featured in the fourth and fifth 
section of the exhibition, dedicated to self-organisation and self-education.
The process in which individuals or groups take the initiative and 
responsibility for creating, structuring and implementing artistic and social 
activities, without the need for hierarchical or authoritarian leadership 
or management, enables the actualisation of the common space of 
collaboration, dialogue, and collective creativity. The projects by Andreja 
Kulunčić often explore as to how communities can organise themselves with 
participative models of artistic action. With a joint action by a specific group 
of people or by exchanging ideas, she advocates with her artistic practice 
for collectiveness, care and mutuality, which are not merely particular 
concepts and frameworks of action, but rather also actual tools applied in 
the construction of better social relations and the empowerment of the 
community. Kulunčić demonstrates with her projects that art can be an 
incentive for empowering individuals and the community in the process of 
self-organisation.

The project Creative Strategies explores creative responses to 
everyday challenges faced everyday by individuals and communities, 
which arise from insufficient or inadequate institutional mechanisms. In 
this project, Kulunčić analyses personal and group strategies of coping, 
which contribute to the improvement of life in the context of social and 
institutional limitations.

As part of the broader project Creative Strategies and within the 
framework of the exhibition, the artist has developed a new work, entitled 
Museum Garden / Edible Museum, so as to create a community in an urban 
garden. In her artistic activity, Andreja Kulunčić continuously builds spaces 
for the development of social relations, the strengthening of joint practices, 
and the empowerment of individuals with the concepts of collective, care, 
and mutuality. In this work, the artist conceived a social space that erases 
the boundaries of the set architectural internal and external space of the 
museum and opens up possibilities for experimenting with the idea of the 
common good. The garden is not conceived merely as a place for leisure or 
conversation, but rather as a space in which a sense of responsibility and 
care is developed through a joint practice of gardening with both decorative 
and edible plants. In this process, the museum acquires the role of a social 
agent: it becomes permeable, it connects with the neighbourhood, and opens 
up space for creating togetherness in an era of strong individualisation and 
social fragmentation.

By relying on the concept of self-education, which refers to the process 
of learning and developing skills outside of the formal education system, the 
artist highlights the importance of independent research, critical thinking, 
and active participation in own education. She often explores how self-
education can empower individuals and communities, enabling them to take 
over the control of their learning and development. It enables an individual to 
develop own creative methods which empower the processes of self-assured 
creation and critical thinking, which contributes to a deeper and better-
quality collaboration within a self-organised artistic framework.



29The work Meeting the Social Self explores with dialogue fragments the 
attitude of an individual towards the society, and focuses on the dynamics 
between personal introspection and social interaction. In a series of 
dialogues, the artist invites the visitors to reexamine the position in which 
they are part of the social tissue, highlighting the manner in which society 
forms every individual, but also vice versa – the individuals form society 
with their action. The dialogues are spoken by two actresses (Alma Prica 
and Jadranka Đokić) at five different stations in the exhibition space, which 
enables an interactive and dynamic internal change of the exhibition’s 
thematic units. This enables the visitors to emotionally and intellectually 
connect with the topics addressed by the exhibition, thereby creating space 
for personal reflection and social analysis. The artist uses the medium 
of theatre as a tool for critical deliberation and subjective experience. In 
interaction with the audience, space and voice, the performance creates an 
interaction that exceeds the framework of the traditional and abolishes the 
traditionally passive role of the spectator.

Without offering readymade solutions, the artist provides space 
for exchange and dialogue on complex social issues. The texts spoken by 
the actresses are not merely a reaction to artworks in space, but rather 
also a reflection on the broader social context, which invites us to deeper 
understanding and critical thinking on social norms, rules, and relations.

In this work, Kulunčić studies “spatial transitions” of social relations, 
in which the ambivalence and fluidity of identity is recognised, while the 
society and the individuals are not fixed, but rather in a constant process of 
mutual transformation. Furthermore, the dialogue in Meeting the Social Self 
can be observed as a space in which different perspectives, identities and 
experiences can be encountered and reconstructed.

It is important to point out that that the focus of artist Andreja 
Kulunčić’s creation is the audience – not as a silent observer, but rather 
as a teammate in the process of deliberation and action. With educational 
workshops, talks and inclusive initiatives that bring together different 
communities, the exhibition To Make the World a Better Place becomes a 
living organism – a space of meeting, learning, and solidarity.

The educational workshops and discussions connected with the 
exhibition will enable the visitors to actively participate, encouraging 
them to think critically and engage in key social matters. The intercultural 
collaboration is another important aspect of the exhibition programme. The 
activities connecting the foreign workers with the local population promotes 
inclusivity and openness, with which the space of the Museum becomes 
accessible to all social groups. In a stimulating joint action, in the space of 
the museum there opens up a place of meeting, collaboration, inclusion and 
mutual growth, in which the individual becomes the collective, where my 
place becomes our place of understanding, growth, and coexistence.



30

Feminizam

——	 Feminizam (franc. féminisme, prema lat. femina: žena) 
tradicionalno se definira kao skupina društvenih pokreta, 
svjetonazora i teorija koja promiče unaprjeđenje političkih, 
ekonomskih te socijalnih prava i položaja žena u svrhu 
ostvarenja rodne ravnopravnosti. U suvremenom kontekstu, 
djelovanje feminizma širi se i na zagovaranje prava svih 
marginaliziranih društvenih skupina. Kako bi preispitala 
dominantne načine percepcije stvarnosti, Andreja Kulunčić 
kroz svoje radove daje glas društveno neprivilegiranim i 
marginaliziranim skupinama. Njezini radovi nisu tek estetski 
objekti podložni klasifikaciji, već prostori koji proizvode 
značenja i potiču djelovanje. Čitaju se kao kulturne prakse 
koji imaju potencijal transformirati i mijenjati. Kroz svoj 
umjetnički izraz Andreja Kulunčić otvara prolaze prema novim 
dimenzijama subjektiviteta i različitosti, preusmjeravajući 
ih u preobraženo područje kulturnog značenja. U kontekstu 
feminizma to znači osporavanje patrijarhalne dominacije 
simboličkog te širenje njegova kapaciteta za prihvaćanje 
drugih, drugačijih, razlikovnih značenja i subjektiviteta.

index.žene, Zagreb, 2025. / 
women.index,  Zagreb, 2025



31



32

——	 Feminism (French: féminisme, from Latin: femina 
[woman]) is traditionally defined as a set of social movements, 
worldviews and theories promoting the improvement of 
political, economic and social rights and status of women, 
with the aim of achieving gender equality. In contemporary 
context, the agency of feminism also extends to the advocacy 
of rights for all marginalised social groups. So as to 
reexamine the dominant manners of perceiving reality, 
through her works Andreja Kulunčić provides a voice to 
socially unprivileged and marginalised groups. Her works are 
not merely aesthetic objects that are subject to classification, 
but rather spaces that produce meanings and encourage 
action. They are interpreted as cultural practices with a 
potential for transformation and change. Through her artistic 
expression, Andreja Kulunčić opens up passages towards new 
dimensions of subjectivity and diversity, and redirects them 
into the transformed field of cultural meaning. In the context 
of feminism, this means that the patriarchal domination of 
the symbolic is contested, while its capacity is broadened 
to accommodate the other, the different, the distinctive 
meanings and subjectivities.

Feminism

Pogled na izložbu / 
Exhibition view



33



34



35



36



37



38



39



40

Trauma

——	 Fenomen traume predstavlja temeljnu krizu 
reprezentacijskih modela koji sagledavaju referenciju u 
smislu izravne, nedvosmislene veze događaja i shvaćanja. 
Ponavljanje traumatskih iskustava kroz sjećanje i narative 
oblikuje način na koje društvo razumije prošlost (Ulrich Baer, 
2002.) Umjetnički proces i rad Andreje Kulunčić oslanja se 
na propitivanje osobnih i kolektivnih pozicija žene unutar 
postojećih narativa, pri čemu se referira na traumu – osobnu 
i kolektivnu. Unutar kategorije iskazivanja odnos prema 
traumi temelji se na preuzimanju i dijeljenju, intimnosti i 
suosjećanju, odnosno matričnoj subjektivnosti.

Bracha L. Ettinger (1995.) uvodi koncept matrice, kao 
ženske subjektivne dimenzije u psihoanalizi, odnosno 
matrični prostor koji nije mjesto dominacije, identifikacije ili 
posjedovanja, već prostor susreta, zajedništva, suosjećanja i 
razlike.

U matričnoj sferi, prostoru zajedništva i emocionalne 
povezanosti, estetski učinci svjedoče o tome da se tragovi 
isprepliću između umjetnika, gledatelja i svijeta, pri čemu 
umjetnice i umjetnici preuzimaju „traume svijeta” i ugrađuju 
ih u umjetničko djelo. Takva praksa uključuje ne samo 
osobna iskustva nego i kolektivne, nesvjesne tragove boli. 
Iz ove perspektive, umjetnica/umjetnik postaje posrednik u 
suočavanju s traumom, upotrebljavajući umjetnost kao prostor 
za susret između sebe i Drugoga.

Strategijom označavanja unutar koje kolektivnu traumu 
pretvara u estetski otisak, Andreja Kulunčić upozorava na 
društvo koje je patrijarhalno prema ženskoj traumi, koje je 
metodom zaborava i negiranja potisnulo ženska stradanja u 
javnom diskursu o totalitarnom nasilju.

Vi ste partiju izdale onda kada 
je trebalo da joj pomognete, 

Goli otok, Sveti Grgur, 
2019.–2022.  / You Betrayed 

the Party Just When You Should 
Have Helped It, Goli Otok, Sveti 

Grgur, 2019–2022



41



42

Trauma

——	 The phaenomenon of trauma represents the fundamental 
crisis of representational models that perceive a reference 
in the sense of direct, unambiguous connection between 
events and comprehension. The repetition of traumatic 
experiences through memories and narratives forms the 
manner in which society understands the past (Ulrich Baer, 
2002). Andreja Kulunčić’a artistic process and work relies 
on the questioning of personal and collective positions of 
a woman within existing narratives, whereby she refers to 
trauma – both personal and collective. Within the category 
of expression, the attitude towards trauma is based on 
taking and sharing, intimacy and compassion, i.e., matrixial 
subjectivity.

Bracha L. Ettinger (1995) introduces the concept of the 
matrix as a women’s subjective dimension in psychoanalysis, 
i.e., the matrixial space that is not a site of domination, 
identification or possession, but rater of gathering, 
collectiveness, compassion, and diversity.

In the matrixial sphere, the space of collectiveness 
and emotional collection, the aesthetic effects testify of 
the traces intertwined between artists, spectators and the 
world, whereby the artists take the trauma and incorporate 
it in an artwork. Such practice includes not only personal 
experiences, but also the collective, unconscious traces 
of pain. From this perspective, an artist becomes an 
intermediary in facing trauma, using art as the space for an 
encounter with the Other.

With the strategy of designation, with which she turns the 
collective trauma into an aesthetic imprint, Andreja Kulunčić 
warns of the society that is patriarchal towards women’s 
trauma, and which suppressed with the method of oblivion 
and denial the suffering of women in the public discourse on 
totalitarian violence.



43



44



45

Vi ste partiju izdale onda kada je trebalo da joj pomognete, 2019.–2022., 
5-kanalna videoinstalacija; detalj  / You Betrayed the Party Just When You 
Should Have Helped It, 2019–2022, 5-channel video installation; detail



46



47



48



49



50



51

*	 izjava upraviteljice logora 
Goli otok Marije Zelić

Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj 
pomognete*

——	 Aktiviranje sjećanja na stradanje više od 850 kažnjenica u političkim 
logorima za žene na otocima Goli otok i Sveti Grgur u fokusu je ovog umjetničko-
istraživačkog projekta. Režim u logoru sustavno je ugrožavao reproduktivno 
zdravlje žena, osjećaj etičke odgovornosti i skrbi za druge te isključivao njihove 
spolne specifičnosti. Kažnjenice su bile prisiljavane da kažnjavaju, nadziru 
i isljeđuju jedna drugu, što je, uz težak rad, rezultiralo njihovom dubokom 
traumom i dugogodišnjom šutnjom.
Kroz prostorne umjetničke intervencije na lokalitetima Golog otoka i Svetog 
Grgura, izložbe, mrežnu stranicu, publikacije te niz radionica i razgovora, projekt 
dekonstruira hotimičnu amneziju ženske povijesti Golog otoka i otvara prolaz 
pamćenju. Pri tome poseže za subverzivnom komemoracijskom formom – 
antispomenikom – koji ne nameće sjećanje, već ga traži u stalno obnavljajućem 
prožimanju osporenih sjećanja te spoznajama i osjećajima publike.

Izložba je, usredotočena na transformaciju ženskog tijela podvrgnutog 
ugnjetavanju ili traumi, podijeljena u tri postaje: mjesto za gestualnu 
interpretaciju svakodnevne torture nad ženama na Golom otoku i Svetom Grguru 
u formi peterokanalne instalacije; prostor za promišljanje i komplementarno 
razmišljanje koji sadržava vizualne materijale – crteže, fotografije i objekte 
– nastale kroz umjetničko istraživanje; te zonu sudjelovanja, koju umjetnica 
svakodnevno izvodi kroz različite akcije, razvijane u suradnji s publikom. 
Postavom i popratnim radionicama izložba evocira ideje logora i antispomenika, 
kao oličenja političke egzistencije žena u modernom dobu. Unutar prostora 
muzeja posjetitelj/posjetiteljica postaje čuvar/čuvarica memorije, sudionik/
sudionica umjetničkog procesa i svjedok/svjedokinja kontingentne povijesti.

Suradnice:  
antropologinja Renata 
Jambrešić Kirin,  
psihoterapeutkinja 
Dubravka Stijačić

Vi ste partiju izdale... 
svjedočanstva bivših logorašica 
ispisana na različitim 
mjestima na zidovima muzeja 
/ You Betrayed the Party...  
testimonies of former detainees 
written in various locations on 
the walls of the museum



52

*	 statement by Marija Zelić, 
warden of the Goli Otok 
camp

You Betrayed the Party Just When You Should 
Have Helped It*

——	 The focus of this art and research project is the activation of the memory 
of suffering of more than 850 women convicts in the political camps of Goli 
Otok and Sveti Grgur. The regime in the camps systematically endangered the 
women’s reproductive health, their sense of ethical responsibility and caring 
for others, and excluded their sexual specificities. The convicts were forced to 
punish, control and interrogate each other which, together with hard manual 
labour, resulted in deep trauma and years-long silence.
Through artistic spatial interventions at the sites of Goli Otok and Sveti Grgur, 
exhibitions, a website, publications, and a series of workshops and talks, the 
project deconstructs the deliberate amnesia regarding the history of women 
in Goli Otok and opens the path to memory. Thereby it uses a subversive 
commemorative form – an anti-monument – which does not impose memory, 
but rather searches for it in the constantly renewing permeation of disputed 
memories and the knowledge and feelings of the audience.

The exhibition is centred on the transformation of a woman’s body 
when subjected to oppression or trauma, and is divided into three stations: 
the site for the gestural interpretation of daily torture endured by the women 
on Goli Otok and Sveti Grgur in form of a five-channel installation; the space 
for reflection and complementary deliberation containing visual materials – 
drawings, photographs and objects – created through artistic research; and 
the zone of participation, performed daily by the artist herself through various 
actions developed in collaboration with the public. Through the setup and 
the accompanying workshops, the exhibition evokes the ideas of camps and 
anti-monuments as the epitomes of women’s political existence throughout 
modernity. Within the Museum spaces, the visitor becomes a keeper of memory, 
a participant in the artistic process, and a witness to contingent history.

Collaborators:  
anthropologist Renata 
Jambrešić Kirin,  
psychotherapist 
Dubravka Stijačić

Vi ste partiju izdale... pogled 
na izložbu / You Betrayed the 

Party...  installation view



53



54
Vi ste partiju izdale... prostor radionice 850 žena za 850 žena, 
2022.–2025.  / You Betrayed the Party... workshop space 850 Women 
for 850 Women, 2022–2025



55



56



57

Vi ste partiju izdale... pogled na izložbu / 
You Betrayed the Party... installation view



58



59



60

Vi ste partiju izdale... 
trake od tkanine na kojima 
publika ispisuje imena bivših 
logorašica, 2022.–2025. /  
You Betrayed the Party...  
textile ribbons on which the 
audience writes the names of 
former detainees, 2022–2025



61



62



63

Vi ste Partiju izdale... figurice od gline nastale na radionicama  
850 žena za 850 žena / You Betrayed the Party... clay figurines 
created in the workshops 850 Women for 850 Women



64

850 žena za 850 žena, antispomenik, akcija izrade skulpturica, 2022.–2025. /  
850 Women for 850 Women, anti-monument, sculpture-making action, 2022–2025



65



66



67

——	 U ovom tekstu bavit ću se povijesnim sjećanjem kao etičkom obvezom 
i sredstvom intervencije u proces društvenih promjena, s posebnim 
naglaskom na problem izostavljanja žena iz glavnih povijesnih narativa. 
Moja problematizacija postavljena je u odnosu na marginaliziranu povijesnu 
epizodu političkog logora za žene na Golom otoku i Svetom Grguru. Istražit 
ću kako se putem taktika društveno angažirane umjetničke prakse ova 
zaboravljena povijesna epizoda može učinkovito pozicionirati u fokus javnosti 
i uključiti u institucionalne okvire. Posebnu pažnju posvetit ću konceptu 
antispomenika kao inovativnom kritičkom pristupu memorijalizacijskim 
praksama nasilnog naslijeđa. Antispomenik uključuje publiku u proces 
prenošenja memorije, omogućujući svakome da prema vlastitom interesu 
traži informacije i odgovore te, gradeći vlastito sjećanje, postane prenositelj/
prenositeljica memorije, preuzimajući odgovornost za budućnost.

U radu ću se poslužiti studijom slučaja 850 žena za 850 žena, koju 
sam inicirala i vodim od 2021. unutar umjetničkog projekta Vi ste Partiju 
izdale onda kada je trebalo da joj pomognete, kao konkretnim primjerom 
participativne gradnje kolektivnog antispomenika i repozicioniranja prema 
sjećanju. Ova participativna praksa ukazuje na to kako se umjetničkim 
intervencijama sjećanje ne zatvara, monumentalizira ili odlaže, nego se 
aktivno prenosi iz prošlosti preko sadašnjega kolektivnog djelovanja u 
budućnost. Rad pruža uvid na koji se način preko umjetničkih taktika 
uspostavlja veza s marginaliziranom poviješću te osnažuje kolektivno 
sjećanje s idejom povijesne pravednosti i inkluzije.

Antispomenik: put 
do zaboravljenog 
povijesnog događaja*

Andreja 
Kulunčić

	 *	 Prvotno objavljeno 
u: Kulunčić, A., 
„Anti-Monument“, 
AM Journal, br. 34, 
2024., 99−113, https://
doi.org/10.25038/
am.v0i28.567



68

U postavljanju teze da antispomenik na učinkovitiji način približava 
traumatične i neispričane povijesti od konvencionalnih spomenika, oslanjam 
se na nekoliko ključnih teorijskih pristupa: teorije sjećanja kulturalnih 
studija, aktivizam sjećanja kao strateško obilježavanje osporavane prošlosti, 
feminističku kritiku muškog historicizma i participativni umjetnički rad. 
Teorije sjećanja kulturalnih studija omogućavaju razumijevanje formiranja 
i prijenosa kolektivnog sjećanja kroz kulturne prakse te njihova utjecaja na 
identitet i kolektivnu svijest. Aktivizam sjećanja analiziram kao sredstvo 
destabilizacije dominantnih povijesnih narativa i otvaranja prostora za 
marginalizirane glasove, što pridonosi stvaranju pravednijeg i inkluzivnijeg 
društva. Kroz feminističku kritiku muškog historicizma istražujem kako 
rodne dinamike oblikuju povijesno sjećanje i komemoraciju, posebno u 
kontekstu zanemarenih ženskih priča. Participativni umjetnički rad nudi 
metodološki pristup u stvaranju antispomenika, otvara prostor uključivanja 
zajednice u proces, čime se osnažuju marginalizirani glasovi i stvaraju novi 
oblici kolektivnog sjećanja. Memorijalizaciju u ovom kontekstu promatram 
kao dinamični agens društvene promjene, a ne samo kao akt komemoracije. 
Sjećanje postaje način kritičke intervencije s idejom povijesne pravednosti 
i inkluzije te uspostavljanja novih kulturnih praksi. Kao studiju slučaja 
razmatram marginaliziranu povijesnu epizodu političkog logora za žene na 
Golom otoku i Svetom Grguru koji je djelovao od 1950. do 1956. i utamničio 
više od 850 žena. Kroz sakupljanje i interpretaciju postojećih dokumenata, 
informacija, snimljenih izjava, zapisa i intervjua sa suradnicama – 
antropologinjom Renatom Jambrešić Kirin i psihoterapeutkinjom Dubravkom 
Stijačić – te participativnim djelovanjem pozvanih sudionica u izradi 
skulpturica u glini, tijekom više godina gradile smo internetski i fizički arhiv 
kao dvije različite taktike stvaranja, interpretiranja i čuvanja sjećanja. Ovim 
tekstom dokumentiram participativni rad kao mogući način intervencije u 
društvenom tkivu, istražujući kako antispomenik može aktivno sudjelovati u 
oblikovanju sadašnjosti i budućnosti, kritički se postavljajući prema sjećanju 
i zaboravu.

Memorijalizacija u suvremenom kontekstu
Društva koja aktivno rade na sjećanju i zaboravljanju poistovjećuju 
memorijalizaciju s nekom vrstom etičke obveze. Time se repozicioniraju u 
odnosu prema prošlosti, sadašnjosti i budućnosti.1 Prema Aleidi Assmann, 
sjećanje je važan resurs za ponovno zamišljanje nacionalnih kolektiva i 
konstantnu transformaciju kulturnih normi u društvu.2 Konvencionalni 
spomenici, podizani u ime vladajuće ideologije, jednodimenzionalni su u 
tumačenju prošlosti i ne mogu zamijeniti odgovorno sjećanje.3 Osim što nas 
obvezuju na sjećanje specifičnoga povijesnog događaja, spomenici nam daju i 
jasnu interpretaciju i gestualnost, odnosno tjelesnost prema tako izdvojenom 
sjećanju. Pritom se postavlja pitanje ne samo čega se sjećamo nego i kako 
se sjećamo te kakve društvene i kulturne prakse razvijamo. Rituali žalovanja 

	 1	 Alaida Asman, Oblici zaborava (Beograd: Biblioteka XX vek, 2018.), 6–10.
	 2	 Aleida Assmann, „Foreword”, u: The Routledge Handbook of Memory Activism, ur. Yifat 

Gutman i Jenny Wüstenberg (New York, London: Routledge, Taylor & Francis Group,  
2023.), 1.

	 3	 James E. Young, „The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today”, 
Critical Inquiry 18 (zima 1992.): 267–296.



69i komemoracije često su povezani sa zajedničkim performativnim aktom 
tijekom kojeg se gradi sjećanje i stvara osjećaj pripadnosti zajednici.4

Živimo u povijesnom trenutku kada memorijalizacija prati jačanje 
nacionalnog narativa podržana autoritativnim vladama, dok suprotno (ili 
usporedo s tim) u društveno odgovornim zajednicama ona postaje agens, 
odnosno alat društvene promjene.5 Memorijalizacija u suvremenom 
kontekstu može preuzeti zadatak promišljanja postojećih te gradnju novih 
materijalnih objekata sjećanja s idejom povijesne pravednosti i inkluzije 
te uspostavljanja novih kulturnih praksi. Yifat Gutman i Jenny Wüstenberg, 
u Handbook of Memory Activism pišući o memorijalizaciji u suvremenom 
kontekstu, definiraju aktivizam sjećanja kao „strateško obilježavanje 
osporavane prošlosti” koje ima za cilj postizanje političkih promjena.6 
Sjećanje time postaje način intervencije u proces društvenih promjena. 
Aktivisti sjećanja, naglašavajući konstruiranu prirodu službenih narativa, 
nude alternativu kojom uzrujavaju postojeći društveni i politički poredak. 
Aktivističke prakse mogu imati neželjene i dugotrajne posljedice i u onim 
slučajevima kad nisu uspjele promijeniti službeni narativ.7 Reinterpretiraju se 
pojedini dominantni povijesni narativi te se uključuju marginalni i zanemareni 
povijesni događaji. Takav pristup sjećanju, osim reinterpretacije povijesti, 
podrazumijeva i iznalaženje suvremenih materijalnih objekata sjećanja i 
performativnih činova s novim referentnim okvirima.

Država u kojoj živim nastala je nasilnim raspadom prethodne, što 
otvara mnoga pitanja marginaliziranih, zaboravljenih, ignoriranih, brisanih, 
prikrivenih, skrivenih, prešućenih i tome sličnih strategija prema prošlosti.8 
Jedan od marginaliziranih i manje važnih povijesnih pravaca u tako 
postavljenom okviru svakako je i ženska povijest, pogotovo ona koja je bila 
nasilna i koja se našla izvan povijesnih linija koje osiguravaju legitimnost 
poretka. Marginalizirane ženske povijesti nisu utilitarne, nisu jednoznačne, 
nisu homogene, ne mogu se monopolizirati. Prije bismo mogli reći da smetaju. 
Krhke su, utišane, fragmentirane, često u tragovima, uglavnom prešućene i 
ignorirane.9

Kritika izostavljenih povijesti: HERstory
Njezina se priča (HERstory) rijetko upisuje u njegovu (HIStory). Dok je HIStory 
većinski oblikovana iz muške perspektive, HERstory se često percipira kao 
suprotstavljena ili marginalizirana. Muško patrijarhalno društvo i njegove 
konstitucije uspostavljaju se time što „žena ne postoji”, odnosno što nije 
nositeljica povijesno važnih događaja, otkrića, umjetničkih dijela ili važnih 
svakodnevnih aktivnosti. Ovakav pristup kontinuirano učvršćuje rodne 
stereotipe. Promicanje njezine priče stavlja u fokus ženske povijesne narative, 
iskustva i doprinose, istodobno postavljajući pitanja o rodnoj ravnopravnosti 

	 4	 Za novije interpretacije performativnosti komemoracije, vidi: Marija Đorđević, Jugoslavija 
pamti (Beograd: Evropa nostra Srbija, 2021.).

	 5	 Aleida Assmann, „Foreword”, 1.
	 6	 Yifat Gutman i Jenny Wüstenberg, The Routledge Handbook of Memory Activism (New 

York, London: Routledge, Taylor & Francis Group, 2023.), 5.
	 7	 Gutman i Wüstenberg, The Routledge Handbook of Memory Activism, 353.
	 8	 Vidi strategije zaboravljanja kod Asman, Oblici zaborava, 19–23.
	 9	 Podsjetila bih na knjigu Rat nema žensko lice (Zagreb: Edicije Božičević, 2019.) nobelovke 

Svetlane Aleksijevič, o sramu koji odlikovane sovjetske borkinje danas osjećaju zbog 
svojeg aktivnog doprinosa pobjedi u Drugom svjetskom ratu.



70

i inkluziji. Uvođenje ženske perspektive otvara mogućnost za reinterpretaciju 
rodnih uloga, ali i načina na koji se sjećamo povijesnih događaja. Drugim 
riječima, ženska povijest nije preuzimanje muške perspektive, već 
osvještavanje osobnog iskustva subjektivizacija tijela koje ulaze u interakciju 
s traumom i osobnom aktualnošću.

Kritičko razmatranje povijesne reprezentacije ženske uloge ujedno 
poziva na integraciju višedimenzionalne analize koja uzima u obzir složenost 
rodnog identiteta.10 Reinterpretiranje dominacije bijelih, heteroseksualnih 
muških narativa, uzimajući u obzir raznolike oblike i preklapanja identiteta 
rase, klase, seksualnosti, invaliditeta, etničkog porijekla i drugih mogućih 
dimenzija, produbljuje razumijevanje kompleksnosti ljudskog iskustva i 
različitih perspektiva. U odnosu na prethodna razmatranja o konvencionalnim 
spomenicima postavlja se pitanje mogu li oni prikazati složene aspekte 
života i djelovanja kroz povijest. Trebamo li misliti drugačije o povijesnoj 
reprezentaciji ujedno otvarajući pitanja mnogostrukih mogućnosti 
vizualizacije sjećanja? Reinterpretacija i proširenje tradicionalnih metoda 
komemoracije kroz antispomenike omogućava dublje i inkluzivnije 
razumijevanje prošlosti.

Antispomenik: kritički pristup nasilnoj prošlosti
Koncept antispomenika smatram inovativnim kritičkim pristupom 
memorijalizacijskim praksama nasilnog naslijeđa, mogućom strategijom 
odgovora na postavljeno pitanje rekontekstualizacije povijesti prema 
pravednosti i inkluziji. Antispomenik uključuje publiku u proces prenošenja 
memorije, pri čemu svatko ponaosob, ovisno o vlastitom interesu, traži 
informacije i odgovore te gradeći vlastito sjećanje postaje prenositelj/
prenositeljica memorije, ujedno preuzimajući odgovornost za budućnost.

Sam pojam antispomenika (kontraspomenik, protuspomenik) nastao 
je u suvremenoj umjetnosti kao opozicija konvencionalnim spomenicima, 
odnosno monumentalizaciji prošlosti. Termin je 1992. razvio povjesničar 
James Young u tekstu The Counter-Monument: Memory against Itself in 
Germany Today11 pojašnjavajući kako konvencionalni spomenici ne zamjenjuju 
odgovorno sjećanje jer su jednodimenzionalni u tumačenju prošlosti iz 
kuta onog tko ih podiže, recimo država u ime vladajuće ideologije. Suprotno 
tome, antispomenici demonumentaliziraju višeznačne simbolike praznine 
dajući multiperspektivnost uključivanjem sjećanja marginaliziranih, 
kao i aktivnim sudjelovanjem posjetitelja u građenju. Antispomenici 
upotrebljavaju materijale i rituale koji su prolazni, oslanjajući se na snagu 
riječi i geste, a ne na snagu prikaza rata ili trijumfa.12 Politički se sadržaj 
redefinira, svjedočanstva postaju dio života.13 I prema sociologu Todoru 
Kuljiću, konvencionalni spomenici slave kult rata, heroja, pobjede i sl. kroz 
jednodimenzionalnu ideološku matricu, a antispomenici su, nasuprot, 
višedimenzionalni, okrenuti alternativnim sjećanjima, antiherojima i 
društvu. Antispomenici ne nameću, nego traže sjećanje ostavljajući prostor 

	 10	 Vidjeti Françoise Vergès, Dekolonijalni feminizam (Zagreb: Multimedijalni institut, 2023.).
	 11	 James E. Young, „The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today”, 

Critical Inquiry 18 (zima 1992.): 267–296.
	 12	 Marcio Seligmann-Silva, „Antimonuments: Between Memory and Resistance”, Between 

X.20 (studeni 2020.): 152.
	 13	 Seligmann-Silva, „Antimonuments”, 166.



71za demokratičnije kolektivno pamćenje. Uključivanjem osobnog iskustva 
marginaliziranih i samih posjetitelja/posjetiteljica decentraliziraju pamćenje 
insistirajući na samorefleksiji. Takvim pristupom, smatra Kuljić, spomenik 
postaju sami posjetitelji/posjetiteljice.14 Problematično je zatvarati sjećanja 
„u spomenike” jer se tako oslobađamo i dužnosti pamćenja, a time i ponovne 
analize prošlosti i žrtava zločina koje smo sami počinili.15 Uvođenjem termina 
kontraspomenik Young je potaknuo bogatu raspravu o spomenicima, kako 
konvencionalnima tako i antispomenicima. Otvorile su se teme poput 
dekonstrukcije memorije, estetike spomenika, etike sjećanja, političke 
instrumentalizacije, uvođenja demokratičnije procedure postavljanja 
spomenika i sl. Rasprave uključuju i analizu mogućih rizika kontraspomenika 
da ostanu nedovoljno primijećeni, marginalni, u nekim slučajevima previše 
konceptualni ili apstraktni.16

Kolektivnu amneziju kustosica i povjesničarka umjetnosti Bojana 
Pejić17 smatra važnim aspektom određenoga nacionalnog identiteta, kao i 
kolektivne memorije. Rad na memoriji ovisi o klasi, spolu/rodu i odnosu moći, 
koji određuje što se pamti odnosno zaboravlja, tko pamti i s kojom namjerom. 
Drugim riječima, konstrukcija kolektivne memorije odnosno amnezije uvijek 
uključuje određenu politiku sjećanja. Individualno i kolektivno zaboravljanje, 
prema Assmann, funkcionira kao grafitna olovka kojom, ocrtavajući 
predodžbu koju imamo o sebi, oblikujemo biografiju, drugim riječima, ono što 
smo zajedno zaboravili (ili pamtili) temelj je nacionalnog identiteta.18

U državama nastalima raspadom Jugoslavije spomenici često služe 
bilježenju i opredmećivanju povijesti kao oblici materijalnog svjedočanstva 
neovisno o točnosti samog narativa. Spomenici postaju dokazi u 
konstruiranju priča o herojstvu ili stradanju nacije. Međutim, što se događa 
sa ženskom poviješću, pogotovo onom koja je prethodila rušenju prošle 
države, poviješću koja se komada, mijenja, prešućuje ili prilagođava političkim 
potrebama?

Neispričane priče
Unutar svojeg istraživanja upotrebljavam jedan specifični povijesni topos, 
politički logor za žene na Golom otoku i Svetom Grguru, promatrajući 
ga kao mjesto realizacije represivnog djelovanja državnoga partijskog 
aparata u jednom povijesnom trenutku. Politički logor Goli otok nastao je 
kao posljedica suprotstavljanja Josipa Broza Tita politici Informbiroa19 s 
idejom „preodgoja” članova komunističke partije Jugoslavije koji su bili 

	 14	 Todor Kuljić, „Antispomenik”, u: Tanatopolitika (Beograd: Čigoja, 2014.), 333–365. 
Dostupno na: http://www.zsf.rs/autori/antispomenik/ (preuzeto 5. siječnja 2024.).

	 15	 Young, „The Counter-Monument”.
	 16	 Za detaljnije rasprave o spomenicima, vidi: Andreas Huyssen, Present Pasts: Urban 

Palimpsests and the Politics of Memory (Stanford, California: Stanford University Press, 
2003) ili Susannah Radstone i Bill Schwarz (ur.), Memory: Histories, Theories, Debates 
(New York: Fordham University Press, 2010.).

	 17	 Bojana Pejić, „Spomenik Zoranu Đinđiću: Kultura sećanja i politika zaborava”, Vreme 866 
(9. kolovoza 2007.). Dostupno na: https://www.vreme.com/kultura/kultura-secanja-i-
politika-zaborava/ (preuzeto 10. prosinca 2023.).

	 18	 Asman, Oblici zaborava, 24.
	 19	 Informbiro je bilo koordinacijsko tijelo komunističkih partija devet zemalja pod 

dominacijom SSSR-a. Godine 1948. zbog neslaganja s politikom KP-a Jugoslavije izdana 
je rezolucija kojom se djelovanje vodstva Jugoslavije proglašava protusovjetskim i 
neprijateljskim.



72

nelojalni ili kritički prema režimu20. Riječ je o povijesnom događaju sa 
snažnim društvenim posljedicama iz kojeg je ženska povijest izostavljena, 
što ponovno uspostavlja dominaciju patrijarhalnog društva. Povijesni slučaj 
tim je zanimljiviji jer pokazuje kako je komunizam preuzeo patrijarhalne 
modele podjele rodnih uloga neovisno o postojanju (i kasnijem ukidanju) 
Antifašističke fronte žena (AFŽ) i deklarativnoj rodnoj jednakosti.21

Politički logor za žene na Golom otoku i Svetom Grguru oformljen je 
1950., godinu dana nakon muškog logora, te zatvoren 1956. Bio je prostor 
patnje i poniženja za više od 850 žena iz svih dijelova socijalističke 
Jugoslavije. Dovođene bez suđenja, zatvorenice su prošle specifičnu logorsku 
torturu u kojoj su bile prisiljavane radi očuvanja svojeg golog života pokazati 
okrutnosti prema sulogorašicama provodeći torture nad njima. Šutnja, sram, 
poniženje i šikaniranje obilježilo ih je do kraja života. Zanemarivanje rodno 
specifičnoga traumatskog povijesnog naslijeđa, smatrajući ga ili nevažnim 
ili jednakim muškim iskustvima22, ima za posljedicu povlačenje žena iz javne 
sfere, pogotovo politike, kao i društvenih pokreta u borbi za pravednije i 
humanije društvo, upozorava nas antropologinja i feministička teoretičarka 
Renata Jambrešić Kirin.23 Povijesna lekcija koja se ponavlja podsjetnik je 
tradicionalnog (patrijarhalnog) mjesta žene u društvu, kao majke, žene, 
prijateljice ili sestre borca. Ona je pratnja, sjena, podrška. Jambrešić Kirin 
za ovaj specifičan povijesni slučaj piše „Struktura kažnjenica pokazuje 
da nije riječ tek o oponašanju staljinističkih metoda i ruskih logora za 
srodnice ‘izdajica Domovine’ nego o kažnjavanju mahom politički izgrađenih 
i samosvjesnih žena, među kojima su prednjačile komunistkinje koje su 
povjerovale da su doista ravnopravne (moćnim) drugovima u polugama 
vlasti”24 te zaključuje kako se posljedice takvog odnosa prema ženi oslikavaju 
i u današnjem rasporedu političke moći.25

Unutar projekta napravile smo bazu intervjua, svjedočanstava, pisanih 
tekstova, popisa i pojedinih biografija zatvorenica.26 Nakon istraživačkog 
rada, arhiv iskaza o životu i posljedicama boravka u logoru aktivirala sam na 
različite načine unutar umjetničkog projekta Vi ste Partiju izdale onda kada je 
trebalo da joj pomognete.27

	 20	 Za detaljni prikaz političkog logora Goli otok, vidi: Martin Previšić, Povijest Golog otoka 
(Zagreb: Fraktura, 2019.).

	 21	 Za analizu kompleksne dinamike rodne (ne)jednakosti tijekom i nakon Drugog svjetskog 
rata u Jugoslaviji, vidi: Jelena Batinić, Women and Yugoslav Partisans: A History of World 
War II Resistance (Cambridge: Cambridge University Press, 2015.).

	 22	 U muškom političkom logoru na Golom otoku bilo je zatočeno više od 13 000 osoba, 
torture koje su prolazili bile su jače i monstruoznije. Postoji više od 200 napisanih knjiga i 
više znanstvenih radova koji svjedoče o tome.

	 23	 Renata Jambrešić Kirin, „Šalje Tito svoje na ljetovanje!: kažnjenice u arhipelagu Goli”, u: 
Dom i svijet (Zagreb: Centar za ženske studije, 2008.), 80–124.

	 24	 Renata Jambrešić Kirin, „Preodgoj žena na Grguru i Golom – moralna korupcija i ideološka 
indoktrinacija”, u: Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj pomognete, ur. Bekić, 
Jambrešić Kirin i Kulunčić (Zagreb: MAPA, 2021), 10–23.

	 25	 Više o problemu uvođenja ženske povijesti u dominantni povijesni narativ vidjeti u 
održanoj raspravi „History /HERstory: diskusija o ženama u povijesti političkog logora 
Goli otok” između antropologinje Renate Jambrešić Kirin i povjesničara Martina 
Previšića. Dostupno na: https://www.zene-arhipelag-goli.info/diskurzivni/history-
herstory-diskusija-o-zenama-u-povijesti-politickog-logora-goli-otok/

	 26	 Popis zatvorenica, intervjui, svjedočanstva, pisani tekstovi dostupni su na internetskim 
stranicama projekta https://www.zene-arhipelag-goli.info/zatvorenice/

	 27	 Detaljnije o radu, vidi u: Andreja Kulunčić, Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj 
pomognete (doktorska disertacija, Sveučilište u Zagrebu, Akademija likovnih umjetnosti, 
2023.).



73(Izbor iz arhiva)

Ženi Lebl je na Golom otoku završila nakon prepričavanja vica o drugu 
Titu: „Na tvojoj grbači Sveti Grgure počelo je ono klasično pitanje ‘Biti ili 
ne biti?’ ako biješ – bit ćeš, ako ne biješ – bit ćeš bijen.”28

O svakodnevnoj moralnoj dilemi koju su zatvorenice prolazile govori 
svjedočanstvo bivše logorašice Vere Winter: „Onaj tko je tukao jače, brže 
je izlazio van. Oni koji su se odupirali, ostajali su dulje, ali svi smo tučeni i 
svi smo mi tukli druge. Svi smo mi tamo spušteni na razinu egzekutora.”29

Nesvrhovit i težak rad Winter opisuje riječima: „Kamen smo nosile iz 
mora na vrh brda. Kada je hrpa na vrhu bila dovoljno velika, nosile bismo 
kamenje nazad do mora.”30

Iskaz Jelke Zrnić svjedoči o uvjetima života: „Bilo je dana kada smo 
dobijale po četiri gutljaja vode pred spavanje. Brojiš: jedan, dva, tri, četiri… 
kada pijem vodu, ja i sada brojim.”31

Izostankom političke rehabilitacije, žrtve su stigmatizirane i prepuštene 
zaboravu. Prešućivanje traumatične povijesti dodatno je opterećivalo 
zatvorenice i njihove nasljednice. Međutim, dok god je zaborav pomiješan 
sa sjećanjem, nije apsolutan. Tragovima, procesima i strategijama možemo 
dokazati njegovo postojanje.32

Studija slučaja: 850 žena za 850 žena
Studijom slučaja želim pokazati kako se s pomoću društveno angažirane 
umjetničke prakse zaboravljena povijesna epizoda može učinkovito 
pozicionirati u fokus javnosti i uključiti u institucionalne okvire. Riječ je 
o participativnoj akciji koja ukazuje kako se umjetničkim intervencijama 
sjećanje aktivno prenosi iz prošlosti preko sadašnjega kolektivnog djelovanja 
u budućnost. Za razliku od većine konvencionalnih spomenika s primarnom 
funkcijom očuvanja povijesnog događaja u materijaliziranom objektu, 
zajedničko participativno djelovanje ne zatvara, ne monumentalizira niti 
odlaže sjećanje.

Participativna gradnja kolektivnog antispomenika kroz umjetničku 
akciju 850 žena za 850 žena koju sam inicirala i vodim od 2021. unutar 
istraživačko-umjetničkog projekta Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo 
da joj pomognete33 ima za cilj otvoriti pitanje nevidljive ženske povijesti. 
Postavilo se pitanje kako ostaviti memorijski trag koji bi onemogućio brisanje, 
zanemarivanje i ponovno zaboravljanje određene povijesne epizode. Riječima 

	 28	 Ženi Lebl, Ljubičica bela (Gornji Milanovac: Dječje novine, 1990.), 26.
	 29	 Iskaz iz videokazivanja u okviru projekta Osobna sjećanja, Documenta – Centar sa 

suočavanje s prošlošću, koji nam je ustupljen za internetsku stranicu projekta: http://
www.zene-arhipelag-goli.info/zatvorenice-txt/intervjui/

	 30	 Osobna sjećanja, Documenta.
	 31	 Dragoslav Simić i Boško Trifunović, Ženski logor na Golom otoku (Beograd: ABC product, 

1990.), 138.
	 32	 Asman, Oblici zaborava.
	 33	 Više informacija o projektu na internetskim stranicama https://www.zene-arhipelag-goli.

info/antispomenik/ (preuzeto 8. siječnja 2024.)



74

Aleide Assmann, „samo ako se u društvu promijeni okvir pamćenja, sjećanja 
za koja do tada nije bilo mjesta mogu se ponovo uvrstiti u pamćenje i postati 
predmet promišljanja”.34

Na izložbi projekta u Muzeju moderne i suvremene umjetnosti u Rijeci 
i na organiziranim radionicama po raznim gradovima u Hrvatskoj, pozvala 
sam žene da izrade po jednu skulpturicu u glini za svaku od kažnjenica 
koja je prošla logorsku represiju na Golom otoku i Svetom Grguru. Gradnja 
kolektivnog antispomenika za mene je umjetnička taktika kojom se stvara 
vidljivi artefakt za zaboravljeni povijesni događaj, ali se ujedno upisuje 
memorijski trag u tijela sudionica tijekom procesa izrade figurica. Rad u glini 
otvara sudionicama aktivni način transferiranja svojeg iskustva susreta s 
traumatičnim povijesnim događajem u kolektivno djelo. Glina u sebi nosi 
određenu tjelesnost, performativnost i taktilnost. Kako naglašavaju kustosice 
izložbe Irena Bekić i Anca Verona Mihuleţ: „Izrada figurica postaje i društveni 
ritual koji ženama koje sudjeluju u radionici omogućuje filtriranje kolektivnog 
sjećanja oko traumatske prošlosti. Kroz geste modeliranja gline koje nalikuju 
milovanju, donosi se novi pogled na reprezentativnost ženskog tijela.”35 Glina, 
korištena na ovaj način, u sebi nosi i potencijal njege u susretu s patnjom 
drugoga.

Rad s tijelom, s glinom, razmišljanje o tome što su zatvorenice prolazile, 
zamišljanje sebe ili nekoga sebi bliskog u toj ulozi mijenja paradigmu načina 
sjećanja postajući njegujući i podržavajući. Dolazi do promjene odnosa prema 
sjećanju i kolektivnoj povijesti. Njegovanje je suprotno od politizacije. Bitno 
je ne zaboraviti, a ako ne zaboravljamo, onda se postavlja pitanje kako se 
sjećamo. Izrada skulpturica otvora mogućnost drugačijeg načina sjećanja 
ugrađujući emociju brige i njege te pretvarajući kolektivni susret u društvenu 
psihoterapiju za povijesnu traumu koja nema javnu memorijalizaciju.

Nakon završetka procesa – sudjelovanjem 850 žena u radionicama, 
kolektivno će djelo kao artefakt biti izlagan na izložbama suvremene 
umjetnosti te doniran nekom od muzeja. Tim se činom žensko stradanje na 
Golom otoku i Svetom Grguru simbolički stavlja u institucionalni kontekst 
(fundus, katalogizacija, arhiv muzeja), što je gerilska taktika za trajnu 
institucionalizaciju povijesne epizode.

Zaključak: participacija kao taktika stvaranja novog sjećanja
Prikazana studija slučaja pruža uvid kako se preko umjetničkih taktika 
uspostavlja veza s marginaliziranom poviješću te osnažuje kolektivno sjećanje 
s idejom povijesne pravednosti i inkluzije. Pokazuje kako participacija u 
kolektivnom građenju transformira sudionice omogućavajući im aktivno 
činjenje u senzibilizaciji zaboravljenoga nasilnog povijesnog događaja. 
Djelujući u glini, one stvaraju tjelesno sjećanje koje kasnije i same kao agensi 
prenose svojoj okolini. Bitna je transformacija koja se odigrava kod sudionica 
i otvaranje prema daljnjim mrežnim postajanjima. Sudionice se transformiraju 
radeći na skulpturicama bez unaprijed određenog i vođenog ishoda. Promjene 

	 34	 Asman, Oblici zaborava, 46.
	 35	 Irena Bekić i Anca Verona Mihuleț, „Stvaranje antispomenika”, u deplijanu izložbe Vi ste 

Partiju izdale onda kada je trebalo da joj pomognete (Zagreb: MAPA, 2022.). Dostupno 
na internetskoj stranici projekta: http://www.zene-arhipelag-goli.info/wp-content/
uploads/2020/11/MMSU_izlozbaRijeka_deplijan_HR_TISAK.pdf (preuzeto 8. siječnja 
2024.)



75ne moraju voditi nekom zamišljenom cilju, bit je u kontinuiranom događanju i 
sudjelovanju. Dragana Stojanović smatra kako se ljudsko tijelo kontinuirano 
i neizbježno stapa sa svojom okolinom postajući senzorij – „prošireni 
skup tjelesnih operacija povezanih s njegovim osjetilnim, percepcijskim i 
izvedbenim aspektima”.36 To bi, prema autorici, moglo biti posebno važno 
u slučaju postmemorijalnih povijesti povezanih s traumom jer širi proces 
učenja dalje od kognitivnog materijala. U slučaju sudionica projekta, one 
stvaraju trajnu materiju – artefakt – krhak, fragmentiran, u materiji periferan 
objekt kao i sama povijesna epizoda kojoj je posvećuju. Njihova tijela, 
atmosfera na radionicama, zajednički razgovori, moje izlaganje o sudbinama 
zatvorenica, zajedničko čitanje i slušanje intervjua čine dio materijalnosti, 
senzorij putem kojeg se izgrađuju novi memorijski tragovi zaboravljenoga 
povijesnog događaja. Način saznavanja izmješta se na osjetilno i iskustveno 
oslanjajući se na ono što tijelo tijekom procesa prolazi suprotno uobičajenom 
hijerarhijskom prijenosu znanja. Pamtimo djelovanjem.

Ovakvim kolektivnim participativnim djelovanjem načinjen je 
materijalni trag tamo gdje je ono bilo prepušteno brisanju i zaboravu. 
Materijalni trag u artefaktu i u tijelima sudionica u sinergiji su sa svim drugim 
procesima načinjenima unutar projekta Vi ste Partiju izdale…, razgranao se 
na više nivoa i upisao je informaciju u prostor sadašnjosti.

Vrijeme je performativno, a ne linearno, memorija radi kroz opipljive i 
transformativne činove sjećanja u kojima prošlost za sudionike/sudionice 
postaje sadašnjost i otvorena je za daljnja rekonfiguriranja.37 Važna 
je promjena paradigme koja se događa tijekom tog procesa, odnosno 
važno je kako se osjećamo i što činimo jedni s drugima i jedni uz druge, 
dok se sjećamo. Postupkom izrade glinenih skulpturica, povijest se 
utiskuje u tijelo kao emocija, proizvodi daljnje narative te utječe na način 
recepcije prethodnih. Mijenja se način sjećanja, pri čemu se teži očuvanju 
razumijevanja kako ne možemo dotaknuti prošlost. Cilj nije apsolutno 
poistovjetiti se s nekim tko je prošao Goli otok i Sveti Grgur, nego održavanje 
ambivalentne pozicije nekoga tko ulazi iz točke suvremenosti, on/ona se 
utapa u prošlost zadržavajući poziciju prisutnosti u sadašnjosti. Postavlja 
se pitanje što je s nama danas u koegzistiranju s prošlošću. To nije brisanje 
prošlosti, naprotiv to je susret s prošlošću, ali iz ovog mjesta ovdje – tjelesno 
– skupa s drugim tijelima koji se svojim djelovanjem ujedno upisuju i u naše 
sjećanje.

Konstantno propitivanje i mijenjanje taktika pri izradi svakog novog 
antispomenika vidim kao jednu od ključnih metoda koja onemogućava 
jednoznačno uklapanje povijesne epizode u bilo koju od prisutnih ideologija. 
Antispomenik ne nudi samo jedan narativ, ne nudi jedno rješenje, ne 
nudi zaključak. Previše se rastače, na stalnom je razmeđu umjetnosti – 
participativnih akcija – povijesti – sjećanja – svjedočenja – zaostavštine 
– kolektivnog tijela. Segmentirano je. Mogli bismo reći kako velika 
količina različitih materijalizacija uspješno izbjegava jednodimenzionalnu 
narativizaciju s namjerom.

	 36	 Dragana Stojanović, Offline education and its immersive potential: Memory, postmemory, 
and history in the informational age, rad izložen na konferenciji „Why Still Education” 
od 5. do 7. listopada 2022., Institut za filozofiju i društvenu teoriju, Sveučilište u 
Beogradu; prihvaćeno za tisak u: Humanism, Posthumanism, Anti-Humanism: Educational 
Perspectives, Transnational Press London, 2024.

	 37	 Stojanović, Offline education and its immersive potential.



76



77

——	 In this text, I will address historical memory as an ethical obligation 
and a means of intervening in the process of social change, with a particular 
emphasis on the problem of excluding women from main historical 
narratives. My analysis is set in relation to the marginalized historical 
episode of the political camp for women in Goli Otok and Sveti Grgur. I will 
explore how tactics of socially engaged artistic practice can effectively 
bring this forgotten historical episode into public focus and integrate it into 
institutional frameworks. Special attention will be given to the concept of 
the anti-monument as an innovative critical approach to the memorialization 
practices of violent heritage. The anti-monument involves the public in the 
process of memory transmission, allowing everyone to seek information and 
respond according to their own interest, and by building their own memory, 
become carriers of memory, and take responsibility for the future.

For the purpose of this text, I will refer to the case study “850 Women 
for 850 Women,” which I initiated and have been leading since 2021 within the 
artistic project “You Betrayed the Party Just When You Should Have Helped 
It,” as a concrete example of participatory building of a collective anti-
monument and repositioning towards memory. This participatory practice 
indicates how artistic interventions can actively transfer memory from the 
past through present collective action into the future. The paper provides 
insight into ways artistic tactics establishes connection with marginalized 
histories and strengthens collective memories with the idea of historical 
justice and inclusion.

Anti-monument:  
The Way to a Forgotten 
Historical Event*

Andreja 
Kulunčić

	 *	 Originally published 
in: Kulunčić, A., 
“Anti-Monument”, 
AM Journal, no. 34, 
2024, 99−113, https://
doi.org/10.25038/
am.v0i28.567



78

In presenting the thesis that an anti-monument more effectively 
brings traumatic and untold histories closer than conventional monuments, 
I rely on several key theoretical approaches: theories of memory in cultural 
studies, memory activism as a strategic marking of contested pasts, feminist 
critique of male historicism, and participatory artwork. Theories of memory 
in cultural studies enable understanding the formation and transmission of 
collective memory through cultural practices and their impact on identity 
and collective consciousness. I analyze memory activism as a means 
of destabilizing dominant historical narratives and opening space for 
marginalized voices, contributing to the creation of a more just and inclusive 
society. Through the feminist critique of male historicism, I explore how 
gender dynamics shape historical memory and commemoration, especially 
in the context of women’s neglected histories. Participatory artwork offers a 
methodological approach in creating an anti-monument, opening space for 
community involvement in the process, thereby empowering marginalized 
voices and creating new forms of collective memory. Memorialization in this 
context is seen as a dynamic agent of social change, not just as an act of 
commemoration. Memory becomes a means of critical intervention with the 
idea of historical justice and inclusion and the establishment of new cultural 
practices. As a case study, I consider the marginalized historical episode of 
the political camp for women in Goli Otok and Sveti Grgur, which operated 
from 1950 to 1956 and imprisoned over 850 women. Through the collection 
and interpretation of existing documents, information, recorded statements, 
records, and interviews with collaborators—anthropologist Renata Jambrešić 
Kirin and psychotherapist Dubravka Stijačić—and the participatory actions 
of invited participants in making clay sculptures over several years, we 
have built a web and physical archive as two different tactics of creating, 
interpreting, and preserving memory. This text documents participatory 
work as a possible way of intervening in the social fabric, exploring how an 
anti-monument can actively participate in shaping one’s present and future, 
critically positioning itself towards memory and forgetting.

Memorialization in the contemporary context
Societies that actively work on remembering and forgetting, identifying 
memorialization with some kind of ethical obligation, reposition themselves 
concerning the past, present, and future.1 According to Aleida Assmann, 
memory is an important resource for reimagining national collectives and 
for constant transformation of cultural norms in society.2 Conventional 
monuments erected in the name of a ruling ideology are one-dimensional in 
their interpretation of one’s past and cannot replace responsible memory.3 
Besides obliging us to remember a specific historical event, monuments 
also give us a clear interpretation and gesture, that is, corporeality towards 
such a distinguished memory. This raises the question of not only what we 
remember, but also how we remember and what kind of social and cultural 

	 1	 Alaida Asman, Oblici zaborava (Belgrade: Biblioteka XX vek, 2018), 6–10.
	 2	 Aleida Assmann, “Foreword,” in: The Routledge Handbook of Memory Activism, ed. Yifat 

Gutman and Jenny Wüstenberg (New York, London: Routledge, Taylor & Francis Group, 
2023), 1.

	 3	 James E. Young, “The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today,” 
Critical Inquiry 18 (winter 1992): 267–96.



79practices we develop. Rituals of mourning and commemoration are often 
associated with a collective performative act during which memory is built 
and a sense of belonging to the community is created.4

We live in a historical moment in which memorialization accompanies 
the strengthening of national narratives supported by authoritative 
governments, while conversely (or in parallel with it) in socially responsible 
communities, it becomes an agent or tool of social change.5 Memorialization 
in the contemporary context can take on the task of rethinking already 
existing and building new material objects of memory with the idea of 
historical justice and inclusion and the establishment of new cultural 
practices. In their Handbook of Memory Activism, Yifat Gutman and Jenny 
Wüstenberg write about memorialization in the contemporary context and 
define memory activism as a “strategic marking of the contested past” 
that aims to achieve political changes.6 Memory thus becomes a way of 
intervening in the process of social change. Memory activists, emphasizing 
the forged nature of official narratives, offer an alternative that disrupts 
the existing social and political order. Activist practices can have unwanted 
and long-lasting consequences even in those cases where they failed to 
change the official narrative.7 Certain dominant historical narratives are 
reinterpreted, and marginal and neglected historical events are included. 
Such an approach to memory, besides reinterpreting history, implies finding 
contemporary material objects of memory and performative acts with new 
reference frameworks.

The state in which I live was formed by the violent dissolution of 
the previous one, which opens many questions of marginalized, forgotten, 
ignored, erased, hidden, silenced, and similar strategies towards the past.8 
One of the marginalized and less important historical directions in such a 
framework is certainly women’s history, particularly that which was violent 
and found itself outside the historical lines that ensure the legitimacy of 
the order. Marginalized women’s histories are not utilitarian, they are not 
homogeneous, and cannot be monopolized. Rather, they could be said to 
disturb. They are fragile, silenced, fragmented, often present in traces, 
mostly silenced and ignored.9

Critique of omitted histories: HERstory
Her story (HERstory) is rarely inscribed in his (HIStory). While HIStory is 
predominantly shaped from a male perspective, HERstory is often perceived 
as opposed or marginalized. Male patriarchal society and its constitutions 
are established by the fact that “woman does not exist,” meaning she is 
not a bearer of historically significant events, discoveries, artistic works, or 
important everyday activities. This approach continuously reinforces gender 

	 4	 For newer interpretations of the performativity of commemoration, see: Marija Đorđević, 
Jugoslavija pamti (Belgrade: Evropa nostra Srbija, 2021).

	 5	 Assmann, “Foreword,” 1.
	 6	 Yifat Gutman and Jenny Wüstenberg, The Routledge Handbook of Memory Activism (New 

York, London: Routledge, Taylor & Francis Group, 2023), 5.
	 7	 Gutman and Wüstenberg, The Routledge Handbook of Memory Activism, 353.
	 8	 See: the strategies of forgetting in: Asman, Oblici zaborava, 19–23.
	 9	 See Rat nema žensko lice (Zagreb: Edicije Božičević, 2019), the book by the Nobel Prize 

laureate Svetlana Aleksijevič, about the shame that decorated Soviet female fighters 
feel today for their active contribution to the victory in the Second World War.



80

stereotypes. Promoting her story focuses on women’s historical narratives, 
experiences, and contributions while simultaneously raising questions 
about gender equality and inclusion. Introducing the female perspective 
opens up the possibility for reinterpretation of gender roles, but also the 
way we remember historical events. In other words, women’s history is not 
the adoption of a male perspective but the awareness of one’s personal 
experience, the subjectivization of bodies interacting with trauma and 
personal actuality.

Critical consideration of the historical representation of women’s roles 
simultaneously calls for the integration of a multidimensional analysis that 
takes into account the complexity of gender identity.10 Reinterpreting the 
dominance of white heterosexual male narratives, considering various forms 
and overlaps of identity—race, class, sexuality, disability, ethnic origin, and 
other possible dimensions—deepens the understanding of the complexity 
of human experience and different perspectives. Following previous 
considerations about conventional monuments, the question arises whether 
they can depict all the complex aspects of life and actions throughout 
history? Should we think differently about historical representation, 
simultaneously raising questions about multiple possibilities for visualizing 
memory? Reinterpretation and expansion of traditional methods of 
commemoration through anti-monuments allow for a deeper and more 
inclusive understanding of the past.

Anti-monument: a critical approach to violent past
I consider the concept of the anti-monument an innovative critical approach 
to the memorialization practices of violent heritage, a possible strategy for 
the aforementioned question of recontextualizing history towards justice 
and inclusion. The anti-monument involves the public in the process of 
memory transmission, whereby each individual, depending on their interests, 
seeks information and answers, and by building their own memory, becomes 
a transmitter of memory, simultaneously taking responsibility for the future.

The very concept of anti-monument (counter-monument, contra-
monument) emerged in contemporary art as an opposition to conventional 
monuments, that is, to the monumentalization of the past. The term was 
developed in 1992 by historian James Young in the text “The Counter-
Monument: Memory against Itself in Germany Today”11 explaining how 
conventional monuments do not replace responsible memory because they 
are one-dimensional in interpreting the past from the perspective of those 
who erect them, say the state in the name of the ruling ideology. In contrast, 
anti-monuments de-monumentalize the ambiguous symbolism of emptiness, 
giving multi-perspectivity by including memories of the marginalized as 
well as active participation of their visitors. Anti-monuments use materials 
and rituals that are transitory, relying on the power of words and gestures 
rather than the power of depicting war or triumph.12 The political content is 

	 10	 See: Francoise Verges, Dekolonijalni feminizam (Zagreb: Multimedijalni institut, 2023).
	 11	 James E. Young, “The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today,” 

Critical Inquiry 18 (winter 1992): 267–96.
	 12	 Marcio Seligmann-Silva, “Anti-monuments: Between Memory and Resistance,” Between 

X.20 (November 2020): 152.



81redefined; testimonies become part of life.13 According to sociologist Todor 
Kuljić, conventional monuments celebrate the cult of war, heroes, victory, 
etc. through a one-dimensional ideological matrix; contrary to them anti-
monuments are multidimensional, oriented towards alternative memories, 
antiheroes, and society. Anti-monuments do not impose but seek memory, 
leaving space for a more democratic collective memory. By including 
personal experiences of the marginalized and the visitors themselves, they 
decentralize a specific memory by insisting on self-reflection. With such an 
approach, Kuljić believes, visitors themselves become the monument.14 It is 
problematic to close memories “in monuments” because in doing so, we also 
relieve ourselves of the duty of remembering, and thus of re-analyzing the 
past and the victims of crimes we ourselves committed.15 By coining the term 
counter-monument, Young stimulated a rich debate about monuments, both 
conventional and anti-monuments. Topics such as deconstruction of memory, 
aesthetics of monuments, ethics of memory, political instrumentalization, 
introduction of a more democratic procedure for erecting monuments, etc. 
were discussed. These discussions also include an analysis of possible risks 
of counter-monuments to remain insufficiently noticed, marginal, in some 
cases too conceptual or abstract.16

Curator and art historian Bojana Pejić17 considers collective amnesia 
an important aspect of a particular national identity as well as collective 
memory. Working on memory depends on class, gender and power relations 
that determine what is remembered or forgotten, who remembers and 
with what intention. In other words, the construction of collective memory 
or amnesia always involves a certain politics of memory. Individual and 
collective forgetting, according to Assmann, functions as a graphite pencil, 
we draw an image we have of ourselves, we shape a biography. In other words, 
what we have forgotten (or remembered) together is the foundation of a 
national identity.18

In the countries created by the breakup of Yugoslavia, monuments 
often serve to record and objectify history as forms of material testimony, 
regardless of the accuracy of the narrative itself. Monuments become 
evidence in constructing stories of heroism or national suffering. However, 
what happens with women’s history, especially that which preceded the 
fall of the previous state, history that is fragmented, changed, silenced or 
adapted to political needs?

	 13	 Ibid., 166.
	 14	 Todor Kuljić, “Antispomenik,” in: Tanatopolitika (Belgrade: Čigoja, 2014), 333–65, http://

www.zsf.rs/autori/antispomenik/, acc. on 5 January 2024.
	 15	 Young, “The Counter-Monument.”
	 16	 For a more detailed discussions about the monuments, see Andreas Huyssen, Present 

Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of Memory (Stanford, California: Stanford 
University Press, 2003) or Susannah Radstone and Bill Schwarz, ed., Memory: Histories, 
Theories, Debates (New York: Fordham University Press, 2010).

	 17	 Bojana Pejić, “Spomenik Zoranu Đinđiću: Kultura sećanja i politika zaborava,” Vreme 866 
(9 August 2007), https://www.vreme.com/kultura/kultura-secanja-i-politika-zaborava/, 
acc. on 10 December 2023.

	 18	 Asman, Oblici zaborava, 24.



82

Unspoken stories
Within my research, I use a specific historical topos—a political camp for 
women in Goli Otok and Sveti Grgur—observing it as a place of realization 
of the repressive action of the state party apparatus at a certain historical 
moment. The Goli Otok political prison camp was created as a result of 
Josip Broz Tito’s opposition to the Cominform’s policy.19 The goal was to 
“re-educate” members of the Communist Party of Yugoslavia who were 
disloyal or critical of the regime. It is a historical event with strong social 
consequences,20 which completely excluded women’s history and hence 
established once again the domination of a patriarchal society. The historical 
case is all the more interesting because it shows how communism adopted 
patriarchal models of gender role division, regardless of the existence (and 
later abolition) of the Antifascist Front of Women (AFW) and declarative 
gender equality.21

The political camp for women in Goli Otok and Sveti Grgur was 
established in 1950, a year after the men’s camp, and it was closed in 1956. It 
was a place of suffering and humiliation for over 850 women from all parts 
of socialist Yugoslavia. Brought without trial, female prisoners underwent a 
particularly harsh camp torture; many of them were forced to show cruelty 
to fellow inmates by torturing them in order to save their own lives. Silence, 
shame, humiliation, and harassment marked them for life. Ignoring gender-
specific traumatic historical heritage, considering it either unimportant or 
equal to male experiences,22 results in the withdrawal of women from the 
public sphere, especially politics and social movements in the fight for a more 
just and humane society, warns anthropologist and feminist theorist Renata 
Jambrešić Kirin.23 The historical lesson that repeats itself is a reminder of 
the traditional (patriarchal) place of women in society as mothers, wives, 
friends, or sisters of fighters. She is an accompaniment, a shadow, a support. 
Jambrešić Kirin writes about this specific historical case: “The structure of 
the convicts shows that this was not merely an aping of Stalinist methods 
and Russian camps for relatives of ‘traitors of the Homeland  ̓but punishment, 
by and large, of politically fully fledged and self-aware women, most of them 
members of the Communist Party, who believed that they really were equal to 
their (powerful) comrades in their hold on the levers of power.”24 She

	 19	 Cominform was the coordinating body of the communist parties of nine countries 
under the domination of the USSR. In 1948, due to disagreement with the policy of the 
Communist Party of Yugoslavia, a resolution was issued declaring the actions of the 
Yugoslav leadership to be anti-Soviet and hostile.

	 20	 For a detailed account of the Goli Otok political camp, see Martin Previšić’s book, Povijest 
Golog otoka (Zagreb: Fraktura, 2019).

	 21	 For an analysis of the complex dynamics of gender (in)equality during and after the 
Second World War in Yugoslavia, see: Jelena Batinić, Women and Yugoslav Partisans: A 
History of World War II Resistance (Cambridge: Cambridge University Press, 2015).

	 22	 In the men’s political camp in Goli Otok, over 13,000 people were imprisoned, and the 
torture they endured were harsher and more monstrous. There are over 200 books and 
several scientific papers that testify to this.

	 23	 Renata Jambrešić Kirin, “Šalje Tito svoje na ljetovanje!: kažnjenice u arhipelagu Goli,”  
in: Dom i svijet (Zagreb: Centar za ženske studije, 2008), 80–124.

	 24	 Renata Jambrešić Kirin, “The Reeducation of Women of the islands Grgur and Goli – 
Moral Corruption and Ideological Indoctrination,” in: You Betrayed the Party Just When 
You Should Have Helped It, ed. Irena Bekić, Renata Jambrešić Kirin, and Andreja Kulunčić 
(Zagreb: MAPA, 2021), 10–23.



83concludes that the consequences of such an attitude towards women are 
still reflected in today’s distribution of political power.25

As part of our project, we created a database of interviews, 
testimonies, written texts, lists and individual biographies of female 
prisoners.26 After the research work, the archive of testimonies about the life 
and consequences of living at the camp, I got actively involved in the artistic 
project “You Betrayed the Party Just When You Should Have Helped It.”27

(Excerpt from the archive)

Ženi Lebl ended up in Goli Otok after recounting jokes about Comrade 
Tito: “On your hump, St. Gregory, the classic question ‘To be or not to be?’ 
began. If you beat – you will be, if you don’t beat – you will be beaten.”28

Vera Winter’s testimony on the prisoners’ daily moral dilemma: “The 
one who beat harder, got out faster. Those who resisted stayed longer, 
but we were all beaten, and we all beat others. In the end we all became 
executors on some level.”29

This is how Winter describes the pointless and hard work at the camp: “We 
carried the stones from the sea to the top of the hill. When the pile on the 
top would become big enough, we would carry stones back to the sea.”30

Jelka Zrnić’s testimony on the living conditions: “There were days when 
we got four sips of water before going to sleep. One would count: one, two, 
three, four… counting meant drinking.”31

The lack of political rehabilitation stigmatized these victims and left them 
forgotten. The silence regarding their traumatic history further burdened 
both prisoners and their descendants. However, as long as forgetting is mixed 
with memory, it is not absolute. Through traces, processes, and strategies, we 
can prove its existence.32

	 25	 For more information on the issue of introducing women’s history into the dominant 
historical narrative, see the discussion “History/HERstory: Discussion on Women in the 
History of the Goli Otok Political Camp” between anthropologist Renata Jambrešić Kirin 
and historian Martin Previšić, https://www.zene-arhipelag-goli .info/discursive/history-
herstory-discussion-of-women-in-the-history-of-the-political-camp-goli-otok/, acc. on  
21 August 2024.

	 26	 A list of prisoners, interviews, testimonies, written texts are available on the project’s 
website, https://www.zene-arhipelag-goli.info/zatvorenice/, acc. on 10 December 2023.

	 27	 For more details on the work, see Andreja Kulunčić, “You Betrayed the Party Just When 
You Should Have Helped It” (PhD diss., University of Zagreb, Academy of Fine Arts, 2023).

	 28	 Ženi Lebl, Ljubičica bela (Gornji Milanovac: Dečje novine, 1990), 26.
	 29	 Testimony from video recordings within the project Osobna sjećanja, Documenta – 

Center for Dealing with the Past, which was provided for the project’s website http://
www.zene-arhipelag-goli.info/zatvorenice-txt/intervjui/, acc. on 10 December 2023.

	 30	 Ibid. 
	 31	 Dragoslav Simić and Boško Trifunović, Ženski logor na Golom otoku (Belgrade: ABC 

product, 1990), 138.
	 32	 Asman, Oblici zaborava.



84

Case study: “850 Women for 850 Women”
This case study aims at showing how a forgotten historical episode can 
be effectively positioned in the public focus and included in institutional 
frameworks through a socially engaged artistic practice. It is a participatory 
action that demonstrates how artistic interventions actively transfer memory 
from the past through present collective action into the future. Unlike most 
conventional monuments with the primary function of preserving a historical 
event in a materialized object, collective participatory action does not close, 
monumentalize, or postpone memory.

Participatory construction of a collective anti-monument through the 
artistic action “850 Women for 850 Women,” which I initiated and have been 
leading since 2021 within the research-art project “You betrayed the Party 
just when you should have helped it,”33 aims to raise the issue of the invisible 
women’s history. The question that we had was how to leave a memory trace 
that would prevent the erasure, neglect, and re-forgetting of a specific 
historical episode. In the words of Aleida Assmann, “only if the framework 
of memory changes in society can memories that had no place before be 
reintegrated and become subject for reflection.”34

At the project’s exhibition in the Museum of Modern and Contemporary 
Art in Rijeka and at organized workshops in various cities in Croatia, I invited 
women to create one clay sculpture for each of the prisoners who went 
through the camp repression in Goli Otok and Sveti Grgur. The construction of 
a collective anti-monument, for me, is an artistic tactics that creates a visible 
artifact for a forgotten historical event but also inscribes a memory trace 
into the bodies of the participants during the process of making figurines. 
Working with clay opens an active way for the participants to transfer their 
experience of encountering a traumatic historical event into a collective 
artefact. Clay carries a certain corporeality, performativity, and tactility. As 
the exhibition’s curators, Irena Bekić and Anca Verona Mihulet, emphasize, 
“[...] the creation of figurines also becomes a social ritual that allows women 
participating in the workshop to filter collective memory around a traumatic 
past. Through the gestures of modeling clay resembling caressing, a new 
perspective on the representativeness of the female body is brought.”35 Used 
in this way, clay carries the potential for care when in contact with another 
person’s suffering.

Working with the body, with clay, thinking about what the prisoners 
went through, imagining oneself or someone close in that position, changes 
the paradigm of memory, and becomes nurturing and supportive. It changes 
the relationship towards memory and collective history. Nurturing is the 
opposite of politicization. It is important not to forget, and if we do not 
forget, then the question arises of how we remember. Making sculptures 
opens a possibility for a different way of remembering, embedding the 
emotion of care and nurturing, turning the collective encounter into social 
psychotherapy for a historical trauma that has no public memorialization.

	 33	 For more information about the project, see https://www.zene-arhipelag-goli.info/
antispomenik/, acc. on 8 January 2024.

	 34	 Asman, Oblici zaborava, 46.
	 35	 Irena Bekić and Anca Verona Mihuleț, “Stvaranje antispomenika,” in the exhibition 

brochure You Betrayed the Party Just When You Should Have Helped It (Zagreb: MAPA, 
2022). Available on the project’s website: http://www.zene-arhipelag-goli.info/wp-
content/uploads/2020/11/MMSU_izlozbaRijeka_deplijan_HR_TISAK.pdf, acc. on  
8 January 2024.



85After the process ends—with the participation of 850 women in 
the workshops—the collective work will be exhibited as an artefact at 
contemporary art exhibitions and donated to museums. This act symbolically 
places the suffering of women in Goli Otok and Sveti Grgur into an 
institutional context (collection, cataloging, archive, museum), which is a 
guerrilla tactic for a permanent institutionalization of a historical episode.

Conclusion: participation as a tactics for creating new memory
The presented case study provides insight into how artistic tactics 
establishes a connection with marginalized history and strengthens 
collective memory with the idea of historical justice and inclusion. It shows 
how participation in collective creation transforms participants, enabling 
them to actively engage in sensitizing a forgotten violent historical event. 
By working with clay, they create bodily memory, which they later transfer 
as agents to their environment. The significant transformation occurs in 
the participants and the opening towards further networked becomings. 
Participants transform while working on sculptures without a predetermined 
and guided outcome. Changes do not need to lead to some envisioned goal; 
the essence is in the continuous happening and participation. Dragana 
Stojanović believes that human body continuously and inevitably merges 
with its surroundings, becoming a sensorium, “the extended set of bodily 
operations tied to its sensorial, perceptional, and performative aspects.”36 
This, according to the author, could be particularly important in the case of 
post-memorial histories connected with trauma, as it extends the learning 
process beyond cognitive material. In the case of the project participants, 
they create a permanent material—an artefact—fragile, fragmented in 
material, a peripheral object like the historical episode they dedicated 
themselves to. Their bodies, the atmosphere in the workshops, collective 
conversations, my presentation of the prisoners’ fates, collective reading, and 
listening to interviews are part of the materiality through which new memory 
traces on a forgotten historical event are built. The mode of learning shifts 
to sensory and experiential, relying on what the body goes through during 
the process, contrary to the usual hierarchical transfer of knowledge. We 
remember by doing.

Through such collective participatory action, a material trace is made 
where it was left to erasure and oblivion. The material trace in the artefact 
and the bodies of the participants are in synergy with all other processes 
made within the project “You betrayed the Party.” It has spread and inscribed 
information into the space of the present moment on multiple levels.

Time is performative and not linear, memory works through tangible 
and transformative acts of remembering, where in terms of participants 
the past becomes the present and is open to further reconfigurations.37 
The change of paradigm that occurs during that process is important. It 
matters how we feel and what we do with each other and alongside each 

	 36	 Dragana Stojanović, “Offline Education and Its Immersive Ppotential: Memory, Post-
memory, and History in the Informational Age,” paper presented at the conference “Why 
Still Education,” 5–7 October 2022, Institute for Philosophy and Social Theory, University 
of Belgrade; accepted for publication in Humanism, Post-humanism, Anti-humanism: 
Educational Perspectives, London: TransNational Press, 2024.

	 37	 Ibid.



86

other while remembering. Through the process of making clay sculptures, 
history is imprinted in the body as emotion, producing further narratives and 
affecting the way previous narratives are received. The way of remembering 
changes, striving to preserve the understanding that we cannot touch the 
past. The goal is not to absolutely identify with someone who went through 
Goli Otok and Sveti Grgur, but to maintain an ambivalent position of someone 
entering from a contemporary point, immersing in the past while retaining 
one’s presence in the moment that we live in. The question arises, how do 
we co-exist with the past? The point is not to erase the past; on the contrary, 
the point is to face up to the past, but from this place here—in one’s body—
together with other bodies that inscribe themselves into our memory through 
their actions.

Constant questioning and changing tactics in the creation of each 
new anti-monument are seen as one of the key methods of preventing the 
unambiguous integration of a historical episode into any of the present 
ideologies. The anti-monument does not offer only one narrative, does not 
offer one solution, does not offer one conclusion. It disperses too much, 
being constantly at the intersection of art – participatory actions – history – 
memory – testimony – legacy – collective body. It is segmented. We could say 
that the large number of different materializations successfully avoid one-
dimensional narrativization with intent.





88

Migracije

——	 Egzil i disperzija migracije mogu se odrediti kao 
odgovor na složene procese globalizacije i postkolonijalizma 
u kasnokapitalističkom kontekstu.

Migracije su posljedica kombinacije različitih faktora: 
od ratova, nasilja i siromaštva, do klimatskih promjena i 
nesigurnosti. Ljudi migriraju u potrazi za sigurnošću, boljim 
životom i uvjetima suprotnima onima u kojima trenutačno 
žive. Pozicija imigranta jest pozicija nesigurnosti i političke 
napetosti te simbolizira marginalizirane i isključene iz 
dominantnih društvenih i političkih struktura. Pitanja 
pozicije imigranata i našeg odnosa prema drugima i 
drugačijima i njihovoj pripadnosti ili nepripadnosti aktualna 
su upravo zato što se masovna migracija i raseljavanje 
naroda u 21. stoljeću nastavljaju nesmanjenom brzinom. 
Terminom vernacular cosmopolitanism (kozmopolitizam 
izvornog subjekta) Homi K. Bhabha upućuje na način života 
i mišljenja, kojem je potrebno „kulturalno prevođenje”, ali 
ne da bi se proizvele univerzalne norme, već da bi se vidjele 
pozitivne vrijednosti koje nose izmješteni subjekti koji su 
utišani i marginalizirani u odnosu na procese dominacije 
i nove globalne i migrantske konfiguracije. Kroz svoj 
umjetnički rad Andreja Kulunčić preispituje stereotipne 
poglede na migrantske radnike, premještajući fokus s njihove 
ekonomske uloge na njihovu kulturnu i ljudsku dimenziju, 
kroz participativnu umjetnost koja im daje glas i prostor za 
izražavanje vlastitog identiteta.

Učimo napraviti mjesta svima, 
Zagreb, 2023. / We Learn to 

Make Space for Everyone, 
Zagreb, 2023



89



90

——	 Exile and dispersion of migration can be defined as 
answers to the complex processes of globalisation and 
postcolonialism in late capitalist context.

Migrations are a consequence of combining different 
factors: wars, violence and poverty, all the way to climate 
changes and uncertainty. People migrate in search of 
security, better life, and conditions that are opposite of those 
in which they currently live. The position of immigrants is the 
position of uncertainty and political tension, symbolising 
the marginalised ones and those excluded from the dominant 
social and political structures. The questions of the 
immigrants’ position and our attitude towards the other 
and different ones, as well as towards their belonging or 
nonbelonging, remain topical exactly because mass migration 
and relocation of people in the 21st century continue at a 
steady rate. With the term vernacular cosmopolitanism, Homi 
K. Bhabha refers to the way of life and thinking, the one that 
requires “cultural translation,” but not so as to produce 
universal norms, but rather to make evident the positive 
values carried by the displaced subjects who are silenced 
and marginalised in relation to the processes of domination 
and the new global and migrant configuration. Through her 
artistic work, Andreja Kulunčić reexamines the stereotypical 
views on migrant workers, shifting the focus from their 
economic role to their cultural and human dimension, through 
participative art that gives them a voice and space for 
expressing their own identity.

Migrations

Bosanci van! (Radnici bez 
granica), Ljubljana, 2008. / 

Bosnians Out! (Workers Without 
Frontiers), Ljubljana, 2008



91



92



93



94

prethodna stranica / previous page
Mikrosituacije zajedništva: stvaranje 
iskustva bivanja skupa, Zagreb, 
2025.; detalj / Micro-Situations 
of Togetherness: Creating the 
Experience of Being Together,  
Zagreb, 2025; detail



95

Mikrosituacije zajedništva: 
stvaranje iskustva bivanja 
skupa, pogled na instalaciju  
/ Micro-Situations of 
Togetherness: Creating the 
Experience of Being Together, 
installation view



96
Mikrosituacije zajedništva: stvaranje iskustva bivanja skupa, gamelan /  
Micro-Situations of Togetherness: Creating the Experience of Being Together, the gamelan



97



98

Čitanje filipinskih bajki / Reading Filipino fairy tales



99

Radionica sviranja gamelana /  
Gamelan playing workshop

Čitanje indonezijskih bajki / 
Reading Indonesian fairy tales



100



101



102



103

O stanju nacije, Zagreb, 2008. /  
On the State of the Nation, 
Zagreb, 2008



104



105

——	 Put prema iniciranju rasprave o migracijama u umjetničkom kontekstu 
uglavnom je zavojit i isprepleten sklopom normi i koncepata nametnutih 
određenim društvenim i kulturnim okvirima. Umjetnički se spektar već odavno 
bavi ovom temom, crpeći iz temeljnih teorija poput one proširenog srodstva 
Claudea Lévi-Straussa, kao i recentnijih prikaza migranta kao drugoga, 
kao nepoznatoga ili jednostavno kao stranca i neznanca. Pojam migracije 
neprestano se pokazuje kao generativan i transformativan u kulturnoj sferi, 
no ipak i dalje ima negativne konotacije – posljedice nedostatne društvene 
izobrazbe, ograničenih vidika i političkog pritiska. Povijesni motivi migracije 
ekonomske su prirode, što je faktor koji teoretičari naglašavaju još od Ernsta 
Georga Ravensteina krajem 19. stoljeća. I doista, ljudi se sele već tisućama 
godina tražeći bolje uvjete za sebe i svoju obitelj. Premda je migracija 
duboko ukorijenjen društveno-politički fenomen, i dalje uzrokuje napetost 
te zahtijeva neprestanu reevaluaciju. U ovim nejasnim i promjenjivim 
kontekstima, migrante se ne doživljava uvijek kao ljudska bića s vlastitim, 
konkretnim emocionalnim životima; umjesto toga, u svakodnevnom životu 
često su objektivizirani i svedeni na apstraktne figure ili predmete politike, 
što konstantno potkopava empatičniji pristup imigrantskom iskustvu.

Kada sam 2014. prvi put posjetila atelijer Andreje Kulunčić, zapanjila 
me činjenica da su zidovi atelijera bili ispunjeni prikazima ljudi, izjavama, 
mentalnim mapama, Vennovim dijagramima – ostavljao je dojam laboratorija 
ljudskih osjećaja/misli. U razgovoru je postalo jasno da se Andreja služi 
„kreativnim strategijama” koje bi trebale ovlastiti one koji nemaju glas ili su 
nevidljivi. Uvela je nov vid estetike u kojem su zapisi, intervjui i proživljeno 
iskustvo transformirani u metadiskurs predstavljen u neočekivanim 

Kamen.
Škare.  
Papir

Anca  
Verona  

Mihuleț



106

prostornim oblicima, što komplicira percepciju promatrača. U isto vrijeme, 
Andreja je neprestano proučavala teška politička pitanja ili zaboravljene 
epizode iz povijesti dosljednim metodama primjenjivanima uglavnom u 
društvenim znanostima, novinarstvu i aktivizmu. Ogroman dio istraživanja 
posvetila je oblicima migracija, što je bilo u korelaciji s učincima velikih 
emigracijskih valova iz središnje i istočne Europe u zapadnu Europu od sredine 
90-ih godina 20. stoljeća.

Za svoju prvu veliku samostalnu izložbu u Muzeju suvremene umjetnosti 
u Zagrebu, Andreja Kulunčić posvetila je jedan segment temi Migracija, 
rasvjetljujući ostale specifične kontekste izložbe fokusirane na Feminizam, 
Traumu ili Jednakost spolova, radeći s uvjetima fragmentiranih stvarnosti, 
rekonfiguriranih otoka (bilo u geopolitičkom bilo u emocionalnom smislu), 
obnove sebstva te dihotomije između domaćina i migranta. Ovaj dio izložbe 
nastoji revidirati Andrejine amblematske projekte usredotočene na migraciju 
te iznova uspostaviti idejne niti, reevaluirati kulturne norme te objektivizirati 
određene aspekte povezane s proživljenim iskustvom i s neposrednošću tako 
delikatne i uvijek aktualne teme. U izložbenom prostoru bit će predstavljeno pet 
projekata koje je umjetnica revidirala u posljednjih godinu dana. Materijali su 
izvađeni iz arhiva, tekstovi su prevedeni, videoradovi su obnovljeni, a fotografije 
iznova tiskane, kako bi promatraču pružili sveobuhvatan pogled na projekte 
pokrenute od 2003. do 2008. – sight.seeing (2003.); Samo za Austrijance (2005); 
1 FRANAK = 1 GLAS (2007./2008.); Bosanci van! (Radnici bez granica) (2008.); 
O stanju nacije (2008.) i Mikrosituacije zajedništva: stvaranje iskustva bivanja 
skupa, privremenu instalaciju postavljenu upravo za ovu izložbu.

Rođena u središnjoj Rumunjskoj 80-ih godina prošlog stoljeća, u 
povijesnoj regiji Transilvaniji, svjedočila sam tihoj migraciji saske populacije u 
Njemačku za vrijeme komunističkog režima. Ova seoba intenzivirala se odmah 
nakon Rumunjske revolucije 1989., kada su članovi obitelji i susjedi odlazili 
uglavnom u Njemačku kako bi se ondje iznova sastali s rodbinom i prijateljima. 
Ovaj slijed događaja ostavio je dubok trag na meni kao mladoj osobi, pogotovo 
zato što je jedna od najvećih briga bila kako ćemo ostati međusobno u 
kontaktu. Primanje razglednica i pisama s pozitivnim porukama o „potpuno 
drugačijem životu vani” pokazalo se kao način zamišljanja i praćenja paralelne 
egzistencije bliske osobe. Konfekcijska slika koju je osoba odabrala i poslala 
drugoj osobi sadržavala je vrijednost spoznaje, ali i razonode; predstavljala je 
pitanje jednako kao i odgovor.

Povodom 4. austrijskog trijenala fotografije 2003. Andreja Kulunčić radila 
je sa skupinom tražitelja azila iz Afganistana, Čečenije, Irana, Kosova, Sjeverne 
Makedonije, Senegala i Sudana koji su bili smješteni u prihvatnim centrima, 
ne bi li shvatila i širokoj javnosti predstavila njihovo iskustvo u Austriji, njihove 
osjećaje povezane s boravkom te očekivanja za budućnost. Andreja je iste 
godine nastavila projekt u Njemačkoj s drugim tražiteljima azila iz Afganistana, 
Iraka, Kazahstana, Kosova, Rusije, Sierra Leonea, Sirije i Vijetnama. Umjetnica 
ih je u oba navrata zamolila da fotografiraju ambijent koji odražava neki važan 
moment u njihovu odnosu s gradom. Nakon što je prikupila fotografije, Kulunčić 
je napravila plakat generičkog naziva sight.seeing te ispod svake fotografije 
napisala ime osobe, dob, zemlju porijekla, vrijeme koje je prošlo od njihova 
dolaska, a koje se poklapa s vremenom provedenim u očekivanju potvrde 
statusa, te kratku ispovijest ili izjavu. Slike koje su imigranti odabrali bila su 
mjesta žudnje, sjećanja, intime kao odraza tanke granice između njihove 
prisutnosti i njihove nevidljivosti pred vlastima i građanima.



107U svojem temeljnom djelu Pred slikom (Devant l’image, 1990.) Georges 
Didi-Huberman govori o „čarobnom” procesu ikonologije koji se odvija u 
povijesti umjetnosti, putem kojeg nevidljive teme i osjetljive crte čovječnosti 
postaju čitljive i vidljive. Vidi ga kao granični proces i postavlja legitimno 
pitanje – kako možemo poznavati sliku ako slika „ugrožava” pristup znanju 
jer kao alat razumijevanja koristi imaginaciju? sight.seeing izaziva ikonološke 
niti konstrukcije slika i osobnih prostora – anonimni pojedinci koji traže 
društvenu legitimnost i pristup normalnoj, svakodnevnoj egzistenciji opisali 
su i željno se zaokupili sebi bliskim prostorima. S druge strane, svaka 
slika usklađena je s osobom koja ju je napravila te u konačnici nema naziv, 
već nosi ime i individualnu povijest. Fotografije će na izložbi u MSU-u biti 
predstavljene javnosti u obliku razglednica, čime će se ove priče umnožiti i 
distribuirati. Naravno, čitajući ispovijesti, moramo se zapitati što se dogodilo 
Lamineu iz Senegala, koji je imao samo šesnaest godina u vrijeme Andrejina 
istraživanja, ili Nozadu iz Iraka, koji je imao četrdeset i osam.

Andreja Kulunčić 2005. sudjelovala je u Festivalu regija, smještenom 
u ruralnom dijelu Gornje Austrije kod granice s Češkom i Njemačkom; cilj 
festivala bio je pozabaviti se pitanjima spola, regionalnim razvojem i javnim 
poretkom, temama o kojima se u to vrijeme nije previše govorilo. U tom 
je kontekstu umjetnica sa svojim dugogodišnjim suradnikom dizajnerom 
Dejanom Dragosavcem Rutom napravila seriju plakata, poštanskih letaka i 
novinskih oglasa koji su nudili ponižavajuće i loše plaćene poslove isključivo 
Austrijancima, s poprilično bombastičnim naslovima: „Karijera u svijetu 
čišćenja”; „Samo za Austrijance. Traže se seksualni radnici /seksualne 
radnice. Iskoristite priliku! Zakoračite u budućnost s uspjehom!”; „Traži se 
čistačica”. Istini za volju, ponuđeni poslovi i uvjeti rada nisu bili prihvatljivi 
rođenim Austrijancima, ali smatrani su savršenima za „one druge” koji su 
došli u Austriju u potrazi za poslom.

Projekt Samo za Austrijance poremetio je tadašnju konzervativnu 
zajednicu u regiji; deseci lokalaca koji su telefonskim pozivom reagirali na 
oglase služili su se istim verbalnim stereotipom: „Ne bih prihvatio/prihvatila 
takav posao.” Premda neki odgovori nisu smatrani pozitivnima, mnogi koji su 
odgovorili na oglas pokazali su suosjećanje i razumijevanje spram uvjeta u 
kojima žive migranti, a neki su čak pokušali naći način da pomognu.

Andrejin projekt testirao je opću percepciju velikog segmenta ljudi 
propitujući granice fizičkog rada u stvaranju učinkovitijih platformi za 
pojedince. Kako je umjetnica izjavila 2005.: „Htjela bih podignuti svijest o 
‘prešutnom prihvaćanju’ diskriminatornih stavova o stranim radnicima od 
ljudi koji bi možda imali drugačije mišljenje da su oni bili ti koje se pitalo ili 
na bilo koji način stavilo u situaciju da promisle o općeprihvaćenom stavu. 
Migrante se obično smatra ‘drugorazrednim ljudima’ ili ‘podljudima’, kao što je 
izjavila jedna od osoba koja se javila na oglas.”

Uz plakate napravljene 2005., u izložbenom prostoru u obliku videa 
bit će predstavljeni originalni transkripti izjava lokalnih stanovnika koji su 
se javili na oglase, u cilju transparentnosti i podizanja svijesti promatrača 
o različitim glasovima i načinima razmišljanja koji se javljaju na istom 
mjestu unutar određenog razdoblja. Čitanje izjava potiče na razmišljanje, a 
promatraču ostaje gorko pitanje – je li tolerancija mjerljiva na individualnoj, 
komunalnoj ili nacionalnoj razini. Projekt Samo za Austrijance pokazao je 
da pitanja o kojima se raspravlja u mikrookruženju rezultiraju čovječnošću i 
suosjećanjem.



108

U rujnu 2007. Andreja Kulunčić izvela je vrlo hrabru ofenzivu na 
ravnodušnost političara spram problema s kojima se suočavaju migranti. 
Na poziv kustosa Shedhallea u Zürichu Katharine Schlieben i Sønkea 
Gaua, Andreja je sudjelovala u izložbi Work to do! Self-organisation in 
precarious working conditions (Rad koji treba napraviti! Samoorganizacija u 
prekarnim uvjetima rada). Istražujući život nedokumentiranih imigranata u 
Švicarskoj – takozvanih osoba sans papiers – Andreja je provela niz intervjua 
s vlastima, aktivistima i anonimnim migrantima, u nastojanju da dobije 
jasnu sliku o statusu imigranata. Već na prvi pogled otkrila je odstupanje 
između službenog broja nedokumentiranih koji su u tom trenutku živjeli u 
Švicarskoj (80 000) i stvarnog broja (koji se penje i do 300 000). Umjetnica je 
zaključila kako ti ljudi bez dokumenata postaju nevidljivi sustavu i društvu, 
u nedostatku prava i osnovne strukture za stjecanje određenih vještina ili 
postizanje nekog cilja.

Iz ove potrebe za djelovanjem proizašao je projekt 1 FRANAK = 
1 GLAS; umjetnica ga smatra „alatom otpora” i tihom, ali upečatljivom 
demonstracijom korištenja demokratskih sredstava kao generatora 
promjene percepcije ili barem kao pomagala u postavljanju temeljnih pitanja. 
Primjenjujući istu dijalektiku i metodologiju kao u prethodnim projektima, 
Andreja Kulunčić odabrala je članke iz renomiranih listova u kojima se iznosi 
problem migracije u Švicarskoj, provela intervjue, organizirala sastanke s 
društvenim posrednicima, distribuirala letke i plakate, a sve to kulminiralo je 
pozivom na akciju objavljenim na središnjem digitalnom zaslonu na glavnom 
željezničkom kolodvoru u Zürichu. Kombinacija ovih elemenata uspostavila 
je platformu za simboličku akciju – osobe sans papiers bile su pozvane 
donirati jedan švicarski franak za obnovu švicarskog parlamenta u Bernu 
(koji je bio u renovaciji od 2006.) putem bankovnog računa SPAZ-a (Centra 
za ilegalizirane osobe u Zürichu). Iza akcije stajao je paradoks – parlament, 
javni glas svake demokratske države, primao je pravi novac od nepostojećih 
ljudi. U stvarnosti, to je bio jedini način pružanja vidljivosti znatnom dijelu 
društva za koji nije razvijena nikakva strategija. Parlament je isprva prihvatio 
donaciju, no nakon nekoliko ju je dana odbio, čime je još jednom pokazao 
nesposobnost suočavanja s rastućim problemom. Tako su donacije vraćene 
na račun SPAZ-a.

U lipnju 2008. izglasano je protiv narodne inicijative za demokratsku 
naturalizaciju; od tada su migracijski zakoni u Švicarskoj postali stroži, što je 
dovelo do ograničenja broja stranaca koji ulaze u zemlju.

Sa sviješću o kompleksnosti i implikacijama projekta, 1 FRANAK = 1 
GLAS tijekom godina izlagan je u različitim umjetničkim prostorima. Sve do 
danas ostao je modelom građanske akcije i valjanom gestom osnaživanja 
ljudi koji su u procesu izmještanja izgubili pravo izražavanja. Na izložbi u 
MSU-u u Zagrebu projekt će zadobiti nov oblik te će biti smješten unutar i 
izvan drvene strukture inspirirane konstrukcijom skateparka, zajedno s još 
jednom inicijativom finaliziranom 2008., O stanju nacije, time rasvjetljujući 
mobilnost ideja i otvarajući put dijalogu, što je karakteristično za dinamičnu 
praksu Andreje Kulunčić.

O stanju nacije producirala je Galerija Miroslav Kraljević 2008., kao dio 
širega međunarodnog projekta Zemlja ljudskih prava kustosica Ivane Bago 
i Antonije Majače. Teško je definirati Stanje nacije kao izložbu jer njegova 
organizacijska formula prekoračuje granice čiste prezentacije rezultatā. 
Istraživanje za projekt trajalo je godinu dana, tijekom kojih je Andreja 



109Kulunčić s timom stručnjaka iz raznih područja (antropolozima, sociolozima, 
filozofima i psiholozima) razvila i interpretirala upitnik koji im je pomogao 
procijeniti „stanje skrivene hrvatske nacije”. Upitnik je vrednovao projekcije 
lokalnog stanovništva prema manjinama (npr. Afroamerikancima, Kinezima, 
muslimanima, Romima); tražiteljima azila; marginaliziranim skupinama 
(homoseksualcima, samohranim majkama); osobama s poteškoćama 
(npr. alkoholičarima, narkomanima, osobama s mentalnim oboljenjem ili 
invalidnošću). Rezultati upitnika pokazali su da žene, osobe koje imaju 
pristup visokom obrazovanju i one koje religiju ne smatraju previše važnom 
u svakodnevnom životu iskazuju veću toleranciju spram problema s kojima 
se suočavaju manjine ili marginalizirane zajednice. Inovativni dio projekta 
bile su „viralne vijesti” umetnute u nacionalne listove, u sportske rubrike koje 
uglavnom čitaju bijeli Hrvati, što ih je primoralo da vide vijesti o neželjenim i 
zanemarenim segmentima društva.

Archisquad, grupa arhitekata koji promoviraju takozvanu „arhitekturu 
svijesti”, snopom starih novina konstruirala je putove i džepove u galeriji 
u cilju reflektiranja triju specifičnosti – transformativne zone otvorene za 
radionice i diskusije; arhivskog sektora s videomonitorima i kolekcijom 
novina; te zatvoreni „studio” za audiovideo produkciju izložbene 
dokumentacije i medijsku produkciju („viralne vijesti”), realiziran u suradnji s 
organizacijom Restart.

Zajedno sa sustavno odabranim medijskim isječcima i intervjuima sa 
zastupnicima triju manjinskih skupina (Kineza, homoseksualaca i Roma), 
arhivirani rezultati upitnika na performativan će način biti prikazani u 
izložbenom prostoru te tako evocirati i rasvijetliti inicijalnu prezentaciju 
u Galeriji Miroslav Kraljević, što će posjetiteljima omogućiti uvid u 
dokumentaciju i donošenje vlastitih zaključaka o „stanju nacije”.

U jesen 2008. oglasne kutije u središtu Ljubljane dobile su nešto 
drugačiji sadržaj – seriju plakata koji prikazuju tri radnika iz Bosne te njihove 
životne i radne uvjete, smještene pokraj prikaza luksuznih interijera; u 
suprotnim kutovima nalaze se zapovjedne poruke – „Bosanci van!”; „Šuti 
i radi!”; „Djecu si drži doma!”; „Više ti i ne treba!”; „To ti je dosta!” – uz 
ispovijesti povezane s njihovim migracijskim statusom, beskrajnim radnim 
vremenom, odvojenošću od obitelji, nezadovoljavajućom prehranom i lošim 
životnim uvjetima.

Plakati su bili dio Andrejina projekta Bosanci van! (Radnici bez 
granica) Moderne galerije u Ljubljani, za izložbu koja je potaknula diskusiju 
o idejama „urbanih margina, paralelnih strategija preživljavanja ili praksi 
samoorganizacije”. U vrijeme obnove zgrade Moderne galerije umjetnica je 
odlučila surađivati s tri radnika – migranta iz Bosne zaposlena na obnovi, ne 
bi li njihove nevidljive priče učinila vidljivima. Na taj je način Galerija suočena 
s objektivizacijom radnog procesa koji je istodobno postao umjetnički i 
aktivistički čin, dok su prolaznici osvijestili raznolike emocionalne slojeve 
radnika koje su viđali na jutarnjem putu do posla. Hoće li ih i dalje ignorirati 
ili smatrati inferiornima ako doznaju za njihove ljudske brige? U tom je 
trenutku projekt Bosanci van! predstavljao modus aktivnog dijaloga između 
skupine radnika migranata, umjetnice, Galerije i grada koristeći neposrednu 
stvarnost bez stvaranja tampon-zona ili prostora ugode. U MSU-u će pet 
plakata biti predstavljeno zajedno u obliku oglasnih kutija, kao čin umjetničke 
odgovornosti i kritičkoga mišljenja.



110

Neočekivani dodatak izložbi jest rad Mikrosituacije zajedništva: 
stvaranje iskustva bivanja skupa, transgresivni prostor koji je Andreja 
Kulunčić osmislila kao pozitivan i živ lokus u kojem se sastanci i razmjene 
između radnika migranata iz jugoistočne Azije i javnosti mogu odvijati 
posredstvom umjetnice ili na inicijativu same zajednice. Tragovi susretā 
ostaju u paviljonu, koji također funkcionira kao transgresivni prostor koji 
djeluje između galerije u kojoj se raspravlja o temi povijesne traume i galerije 
posvećene temi migracija.

Posjetitelji se u paviljonu susreću s izborom artefakata iz 
Indonezije, Nepala i s Filipina koje su donijeli zastupnici zajednica. Njihova 
svjedočanstva o životnim i radnim uvjetima u Hrvatskoj, koje je Andreja 
pažljivo prikupljala tijekom godinu dana sastanaka i radionica s pripadnicima 
zajednice jugoistočne Azije u Zagrebu, imaju za cilj publici približiti identitete 
društvenih segmenata o kojima su čuli samo u dokumentarnim filmovima 
ili na vijestima. Dva metaplakata iz serije Učimo napraviti mjesta svima 
zaokružuju konceptualni diskurs posljednjeg dijela izložbe. Producirani 
na inicijativu Umjetničkog paviljona u Zagrebu, plakati sadržavaju izjave 
indonezijskih radnika zaposlenih na obnovi Umjetničkog paviljona na temu 
njihova svakodnevnog života u Hrvatskoj.

Uoči samostalne izložbe umjetnice koja je već dvadeset i pet godina 
uključena u kritičke i društvene inicijative, nikada ne podcjenjujući inspiraciju 
i snagu koju crpi iz slušanja i nalaženja načina da upozna „drugoga”, pred 
mene je postavljen izazov otkrivanja metoda razgovora o migracijama 
iznutra prema van. Cilj mojeg teksta bio je prodrijeti u tanku granicu između 
vidljivosti i nevidljivosti, između slobode izraza i vrste jezika koju nameće 
sustav, pritom naglašavajući važnost dostojanstvenog stava pred rizikom 
prevladavanja ranjivosti i nepovjerenja.



111

——	 The path of initiating a discussion around migration within an artistic 
context is most of the time as sinuous as it is intertwined with sets of norms 
and concepts imposed by specific social and cultural frameworks. The 
artistic spectrum has long engaged with this topic, drawing on foundational 
theories such as Claude Lévi-Strauss’ notion of extended kinship, as well as 
the more recent representations of the migrant as the other, the alien, or 
simply the foreigner, the stranger. The notion of migration has consistently 
proven to be both generative and transformative within the cultural sphere, 
albeit still carrying negative connotations – consequences of inadequate 
social education, limited vision, and political pressure. Historically, migration 
is economically motivated, which is the point reinforced by theorists since 
Ernst Georg Ravenstein’s work in the late 19th century. Indeed, individuals 
have been moving for thousands of years in search of better conditions 
for themselves and their families. Although migration is a deeply rooted 
socioeconomic phaenomenon, it continues to ignite tension and demand 
constant re-evaluation. In these unclear and shifting contexts, migrant 
people are not always perceived as human beings with solid emotional lives; 
instead, they are often objectified in everyday life formulas, being reduced 
to abstract figures or policy subjects, which constantly undermines a more 
empathetic understanding of the immigrant experience.

When I visited Andreja Kulunčić’s studio for the first time back in 2014, 
I was absorbed by the fact that the walls of her studio were full of images of 
people, statements, mind maps, overlapped diagrams – my impression was 
that of a human-emotion / human-thinking laboratory. During our discussion, 
it was clear that Andreja was employing “creative strategies” meant to give 

Rock.  
Paper.  
Scissors

Anca
Verona

Mihuleț



112

agency to the segments of society that did not have a voice or were invisible. 
She introduced a new type of aesthetics in which writing, interviews and 
the lived experience were transformed into meta-discourses presented 
in unexpected spatial forms, complicating the viewer’s perception. At the 
same time, Andreja was constantly investigating stringent political issues 
or forgotten historical episodes through consistent methods mostly used 
in social science, journalism, and activism. A large body of research was 
dedicated to forms of migration, which was correlated with the effects of the 
big waves of emigration from central and eastern Europe to western Europe 
starting in the mid-1990s.

For her first major solo exhibition at the Museum of Contemporary 
Art in Zagreb, Andreja Kulunčić dedicated a segment of the presentation 
to the topic of Migration, shedding light on other specific contexts of the 
exhibition focused on Feminism, Trauma or Gender Equality by working with 
the conditions of fragmented realities, reconfigured islands (be it within 
geo-political limits or emotional ones), the restoration of the self, and the 
dichotomy between the host and the migrant. This part of the exhibition 
aims to revisit Andreja’s emblematic projects centred on migration, and to 
reinstate threads of ideas, reevaluate cultural norms, and objectify certain 
aspects that were connected to the lived experience and to the immediacy 
of such a delicate and always current topic. There were six projects 
presented in the exhibition hall, revisited by the artist within the last year. 
Materials were extracted from the archive, texts have been translated, 
videos remastered and photographs reprinted in order to render the viewer 
a comprehensive view of the projects initiated between 2003 and 2008, 
and 2024–2025 – sight.seeing (2003); Austrians Only (2005); 1 CHF = 1 VOICE 
(2007–2008); Bosnians Out! (Workers Without Frontiers) (2008); On the State 
of the Nation (2008) and the Micro-Situations of Togetherness: Creating 
the Experience of Being Together (2024-2025), a temporary structure built 
especially for the exhibition.

Being born in central Romania in the 1980s, in the historical province 
of Transylvania, I was an observer of the silent migration of the Saxon 
population to Germany during the communist regime. This movement 
intensified immediately after the Revolution of 1989, when family members 
and neighbours left mainly to Germany to reunite with other branches of the 
family and friends there. This series of events left a deep impact on me as 
a young person, especially as one of the major concerns was how we were 
going to keep in touch with each other. Receiving postcards and letters that 
contained positive messages about “another life outside” proved to be a way 
of imagining and tracing the parallel existence of someone close. The ready-
made image chosen and sent from person to person contained the value of 
knowledge, but also entertainment; it represented a question as much as it 
was an answer.

In 2003, for the 4th Austrian Triennial of Photography in Graz, Andreja 
Kulunčić worked with a group of asylum seekers from Afghanistan, Chechnya, 
Iran, Kosovo, North Macedonia, Senegal and Sudan, who were held in 
detention centres, in order to understand and present to a large public 
their experience in Austria, their feelings regarding their stay, and their 
expectations for the future. In the same year, Andreja continued the project 
in Germany with other asylum seekers from Afghanistan, Iraq, Kazakhstan, 
Kosovo, Russia, Sierra Leone, Syria, and Vietnam. In both countries, the 



113artist asked them to take a picture of their surroundings that would reflect 
a relevant moment from their relation to the city. After gathering a set of 
images, Kulunčić created a poster under the generic name of sight.seeing, 
where, under each photo, she inscribed the person’s name, age, country of 
origin, the time that had passed since their arrival which was congruent to 
them waiting to receive a confirmation of their status, together with a short 
confession or statement. The images chosen by the immigrants were places 
of desire, of memory, of intimacy that reflected the thin line between their 
presence and their invisibility in front of the authorities and citizens.

In his seminal book Confronting Images (2005), Georges Didi-Huberman 
refers to the “magical” process of iconology taking place in the history of art 
through which invisible topics and sensitive traits of the human condition 
become legible and visible. He perceives it as a border process, raising a 
legitimate question – how one can know an image if the image “imperils” 
the access to knowledge as it uses imagination as a tool for understanding? 
sight.seeing challenges the iconological threads of the construction of 
images and of personal spaces – familiar places are described and invested 
in with desire by anonymous individuals that seek social legitimacy and 
access to a normal, daily existence. On the other hand, each image is 
congruent to the person who took it, so that in the end the image doesn’t 
have a title, but rather bears a name and an individual history. For the 
exhibition at MSU Zagreb, the photographs will be presented to the public 
in the form of postcards, thus multiplying and distributing these stories. Of 
course, while reading the confessions, one cannot help but wonder what 
happened to Lamine from Senegal who was just 16 at the time of Andreja’s 
investigation, or to Nozad from Iraq who was 48.

In 2005, Andreja Kulunčić took part in the Festival of Regions, set 
in a rural part of Upper Austria, in the tri-border area with the Czech 
Republic and Germany; the festival aimed to approach gender issues, 
regional development and public order, the not-as-discussed topics at the 
time. In that context, the artist together with Ruta, her long-term designer 
collaborator, created a series of posters, direct-mail leaflets and newspaper 
ads offering degrading, poorly paid jobs exclusively to Austrians, under rather 
bombastic titles: “Career in the world of cleaning”; “Austrian Citizens Only. 
Sex Workers Wanted. Use the opportunity! Successfully into the future!”; 
“Cleaning lady wanted.” In all fairness, the offered jobs and labour conditions 
would not have been acceptable for regular Austrians, but were seen as 
perfect for the “others” who came to Austria in search of work.

The project Austrians Only was disruptive for the conservative 
community in the region at the time; the dozens of locals who reacted over 
the telephone to the ads were using the same verbal stereotype: “I wouldn’t 
accept / take this kind of job.” Although some responses were not considered 
positive, many of the people who answered the ads showed sympathy and 
understanding towards the condition of the migrants, even trying to find 
ways to help.

Andreja’s project tested the general perception of a large segment 
of people, questioning the boundaries regarding manual labour in creating 
more efficient platforms for individuals. As the artist declared back in 
2005: “I would like to raise awareness about the ‘silent acceptance’ of the 
discriminating views on foreign workers by the people who would perhaps 
think differently if they were the ones who were asked or in any way put in a 



114

situation to rethink a commonly accepted view. The migrants are usually seen 
as ‘second class people’ or ‘subhuman’, as one of the persons who answered 
the ads stated.”

In the exhibition space, alongside the posters produced in 2005, the 
original transcripts-statements of the local citizens who answered the 
ads will be presented in the form of a video work, in an attempt to render 
transparency and to make the viewer aware of the different voices and 
modes of thinking that surface in the same place within a distinct timeframe. 
Reading the statements is thought-provoking and the reader is left with 
a bitter question – whether tolerance can be measured at an individual, 
communal, or national level. Austrians Only demonstrated that if matters are 
discussed in a microenvironment, the output is humane and compassionate.

In September 2007, Andreja Kulunčić launched a very courageous 
offensive against the indifference of politicians regarding the issues faced by 
the immigrants. Andreja was invited by Katharina Schlieben and Sønke Gau, 
curators at Shedhalle in Zurich, to take part in the exhibition Work to do! Self-
organisation in precarious working conditions. Researching the conditions of 
the undocumented immigrants in Switzerland—the so-called sans papiers—
Andreja conducted a series of interviews with the authorities, activists and 
anonymous migrants, seeking to outline a clear picture of the status of the 
immigrants. At first glance, she discovered the discrepancy between the 
official number of undocumented people living in Switzerland at that point 
(80.000) and the real number (totalling up to 300.000). The artist concluded 
that without the documents, these people become invisible to the system 
and to society, lacking rights and a basic structure of attaining certain skills 
or of moving towards a goal.

Out of this need for action, the project 1 CHF = 1 VOICE began; the artist 
saw it as a “tool of resistance” and a quiet, albeit poignant demonstration 
of how to use democratic instruments to generate a change in perception or 
to at least raise a set of fundamental questions. Using the same dialectics 
and methodology employed in previous projects, Andreja Kulunčić selected 
articles from renowned newspapers discussing the problem of migration in 
Switzerland, conducted interviews, organised meetings with social agents, 
disseminated leaflets and posters, all of which culminated in displaying a 
call-for-action on the central digital screen at Zurich’s main train station. 
These elements combined set the platform for a symbolic action – the sans 
papiers were invited to donate one Swiss franc for the renovation of the 
Swiss Parliament in Bern (which had been renovated since 2006), through the 
bank account of SPAZ (Centre for Illegalised Persons in Zurich). Behind the 
action stood a paradox – the Parliament, the public voice of any democratic 
country, was receiving real money from non-existing people. In reality, it was 
the only way to render visibility to a significant part of society for which no 
strategy had been developed. Initially, the Parliament accepted the donation, 
only to reject it after a few days, demonstrating once again their incapacity to 
face a growing issue. Hence, the donations were returned to the account of 
SPAZ.

In June 2008, the people’s initiative for democratic naturalisation 
was rejected through vote; ever since, the migration laws in Switzerland 
have become stricter, which led to a limitation of the number of foreigners 
entering the country.



115Bearing in mind the complexity and implications of the project, 1 CHF 
= 1 VOICE has been exhibited in various art spaces over the years. Up to 
this day, 1 CHF = 1 VOICE has remained a model of civic action and a valid 
gesture of granting power to the people who lost their right of expression in 
the process of displacement. At the exhibition at MSU Zagreb, the project 
assumed a new form and was hosted on the outside and the inside of a 
wooden structure inspired by the skeleton of a skating park, together with 
the archive of another initiative finalised in 2008, On the State of the Nation, 
thereby shedding light on the mobility of ideas and the propensity for 
dialogue, a characteristic of Andreja Kulunčić’s dynamic practice.

On the State of the Nation was produced in 2008 by Miroslav Kraljević 
Gallery within the broader international project Land of Human Rights, 
curated by Ivana Bago and Antonija Majača. It is hard to designate On the 
State of the Nation as an exhibition, due to its organisational formula that 
surpasses the limits of a pure presentation of results. The research for the 
project lasted for a year, a period in which Andreja Kulunčić, together with 
a team of specialists from various fields (anthropologists, sociologists, 
philosophers, and psychologists) developed and interpreted a questionnaire 
that helped them assess the “state of the hidden Croatian nation.” The 
questionnaire evaluated the projections of the local residents towards 
minorities (i.e. African Americans, Chinese, Muslims, Roma); asylum seekers; 
marginal groups (i.e. homosexuals, single mothers); people with disabilities 
(i.e. alcoholics, drug addicts, mentally or physically hindered individuals). 
The results of the questionnaire revealed that the women, those who had 
access to higher education, and the individuals who do not find religion that 
important in their daily life showed more tolerance regarding the issues 
faced by minorities or marginal communities. An innovative part of the 
project was the “viral news” inserted in national newspapers, in the sports 
section usually read by white Croatian men, compelling them to see the news 
on the undesirable and disregarded segments of society.

Archisquad, a group of architects promoting what they called the 
“architecture of consciousness,” used piles of old newspapers to construct 
routes and pockets in the gallery in order to reflect three specificities – the 
transformative area open for workshops and debates; the archival sector 
containing video monitors together with a newspaper collection; and a 
closed “studio” for audio-video production of exhibition documentation and 
media production (“viral news”), made possible in collaboration with the 
organisation Restart.

The archived results of the questionnaire, together with a consistent 
selection of media clippings and interviews with representatives of three 
minority groups (Chinese, homosexuals, and Roma) was displayed in a 
performative manner in the exhibition space in a way that would evoke and 
shed light on the initial presentation at Miroslav Kraljević Gallery, allowing 
the visitors to explore the documents and draw their own conclusions about 
the “state of the nation.”

In the autumn of 2008, the commercial light boxes from Ljubljana’s 
city centre hosted a different content – a series of posters depicting three 
workers from Bosnia and their living and working conditions, alongside 
the images of fancy interiors; in opposite corners, the observer could read 
imperative messages—“Bosnians out!”; “Shut up and work!”; “Keep your kids 
at home!”; “Enough for you!”; “It’ll do for you!”—together with confessions 



116

regarding their migratory status; endless working hours; separation from their 
families; deficitary nutrition; and poor living conditions.

The posters were part of Andreja’s project Bosnians Out! (Workers 
Without Frontiers), supported by Moderna galerija / Museum of Modern 
Art in Ljubljana, for an exhibition that opened a debate around the ideas of 
“urban margins, parallel strategies of survival, or self-organising practices.” 
As the Museum was undergoing renovation, the artist decided to collaborate 
with three migrant workers from Bosnia employed by Moderna galerija for 
the construction and make their invisible stories visible. In that way, the 
Museum was confronted with the objectification of the work process which 
simultaneously became an artistic and activist act, while the passers-
by would acknowledge the various emotional layers hiding behind the 
construction workers, they would see in the morning on their way to work. 
Would one still ignore them or treat them as inferior after finding out their 
human concerns? At that moment, Bosnians Out! represented a mode 
of active dialogue between the group of migrant workers, the artist, the 
Museum and the city by making use of an immediate reality without creating 
buffer zones or spaces of comfort. The five posters will be presented 
together as light boxes at the MSU, in an act of artistic responsibility and 
critical thinking.

An unexpected addition to the exhibition was the work Micro-
Situations of Togetherness: Creating the Experience of Being Together, a 
transgressive space conceived by Andreja Kulunčić as a positive and lively 
locus, where meetings and exchanges between migrant workers from 
Southeast Asia and the public took place mediated by the artist or through 
the community’s own initiative. The traces of the encounters remained in the 
Pavilion, which also functioned as a transgressive space operating between 
the gallery where the subject of historical trauma was discussed and the one 
dedicated to the topic of migration.

Inside the Pavilion, the visitors encountered a selection of artefacts 
from Indonesia and the Philippines brought by the representatives of the 
communities. Their testimonies about the living and working conditions in 
Croatia, mindfully collected by Andreja during the meetings and workshops 
with members of the Southeast Asian community from Zagreb within the 
last year, aimed to bring the audience closer to the identities of social 
segments they might only know from documentaries or the news. The two 
meta-posters from the series We Learn to Make Space for Everyone complete 
the conceptual discourse of the last part of the exhibition. Produced upon 
the initiative of Art Pavilion in Zagreb, the posters feature statements of 
the Indonesian construction workers employed on the renovation of the Art 
Pavilion, relating to their daily life in Croatia.

In the wake of the solo exhibition of an artist who has been involved 
in critical and social initiatives for the last twenty-five years, never 
subordinating the inspiration and power drawn from listening and finding 
ways to know “the other,” I have been challenged to discover methods of 
talking about migration from the inside out. The objective of my text was 
to tap into the thin border between visibility and invisibility, between the 
freedom of expression and the type of language imposed by the system, 
while emphasising the importance of a dignified attitude when there is a risk 
of the vulnerability and distrust taking over. 





118

——	 Samoorganizacija se može shvatiti kao proces u kojem 
pojedinci ili skupine preuzimaju inicijativu i odgovornost za 
stvaranje, strukturiranje i provedbu umjetničkih i društvenih 
aktivnosti, bez potrebe za hijerarhijskim vodstvom ili 
autoritarnim upravljanjem. Takav pristup omogućuje stvaranje 
zajedničkog prostora koji obećava suradnju, dijalog i 
kolektivnu kreativnost.

Projekti Andreje Kulunčić često istražuju kako se 
zajednice mogu organizirati kroz participativne modele 
umjetničkog djelovanja. Poticanjem publike na aktivno 
sudjelovanje, stvarajući otvorene prostore za dijalog, rad 
Andreje Kulunčić omogućuje zajedničko djelovanje određene 
grupe ljudi i razmjenu ideja. U svojoj praksi zalaže se za 
kolektivnost, brigu i uzajamnost, koji nisu samo nužni 
tematski okviri, već su stvarni alati koji se primjenjuju u 
izgradnji boljih društvenih odnosa i jačanja zajednice. 
Svojim projektima Kulunčić pokazuje da umjetnost može biti 
poticaj za osnaživanje pojedinaca i zajednica u procesu 
samoorganizacije.

Andreja Kulunčić u svojem se radu oslanja na koncept 
samoedukacije, koji se odnosi na proces učenja i razvoja 
vještina izvan formalnoga obrazovnog sustava. Njezin 
pristup ističe važnost samostalnog istraživanja, kritičkog 
razmišljanja i aktivnog sudjelovanja u vlastitom obrazovanju. 
Umjetnica često istražuje kako samoedukacija može osnažiti 
pojedince i zajednice, omogućujući im da preuzmu kontrolu 
nad svojim učenjem i razvojem. To omogućuje pojedincu da 
razvija vlastite kreativne metode koje osnažuju procese 
samosvjesnog stvaranja i kritičkog mišljenja, što pridonosi 
dubljoj i kvalitetnijoj suradnji unutar samoorganiziranoga 
umjetničkog okvira.

Samoorganizacija 
i samoedukacija



119

Self-organisation 
and self-education
——	 Self-organisation can be understood as the process 
in which individuals or groups take the initiative or 
responsibility for creating, structuring and implementing 
artistic and social activities, without the need for 
hierarchical leadership or authoritarian management. 
Such approach enables the creation of a shared space that 
warrants collaboration, dialogue, and collective creativity.

Andreja Kulunčić’s projects often explore how 
communities can organise themselves through participative 
models of artistic activity. Based on encouraging the 
audience to actively participate, by creating open spaces 
for dialogue, the work by Andreja Kulunčić enables collective 
action of a particular group of people and the exchange of 
ideas. In her practice, she advocates for collectiveness, 
care and mutuality, all of which are not only necessary 
thematic frameworks, but rather actual tools applied in the 
construction of better social relations and strengthening of 
community. With her projects, Kulunčić shows that art can be 
an incentive for empowering individuals and communities in 
the process of self-organisation.

In her work, Andreja Kulunčić relies on the concept of 
self-education, which refers to the process of learning and 
development of skills outside of the formal education system. 
Her approach underlines the importance of independent 
research, critical thinking and active participation in one’s 
own education. The artist often examines how self-education 
can empower individuals and communities, enabling them to 
take control of their learning and development. This enables 
an individual to develop own creative methods that empower 
the processes of self-confident creation and critical thinking, 
which contributes to a deeper and better collaboration within 
the self-organised artistic framework.



120

Kreativne strategije, Zagreb, 
Mexico City, 2010.–2016. / 
Creative Strategies, Zagreb, 
Mexico City, 2010–2016



121



122



123



124
Radionice direktne demokracije namijenjene srednjoškolcima, voditelji radionica Grupa Direktna demokracija u školi / 
Workshops on direct democracy intended for secondary school students, led by the group Direct Democracy in Schools



125

Predstavljanje rezultata upitnika o socijalnoj distanci sa psihologinjom Margaretom Jelić / Presentation of the 
results of a social distancing survey with psychologist Margareta Jelić



126Kreativne strategije, detalj / Creative Strategies, detail



127

Zid oblijepljen isječcima iz medija / Wall covered in press clippings



128



129

Žao mi je… nije mi žao, audiovizualna 
instalacija temeljena na radijskoj 
intervenciji, Zagreb, 2008. / 2025. / 
I’m Sorry… I’m Not Sorry, audiovisual 
installation based on a radio 
intervention, Zagreb, 2008 / 2025



130

Dječji vrtić „Zapruđe“, uzrast 5-6 / Zapruđe Kindergarten, age 5-6



131

Muzejski vrt / Jestivi Muzej, kolektivna akcija – vrt je nastao u suradnji sa stanovnicima Novog Zagreba, 2025. /  
Museum Garden / Edible Museum, collective action – the garden was created in collaboration with the residents of Novi Zagreb, 2025



132



133



134



135

——	 Činiti svijet boljim mjestom naziv je umjetničkog i kustoskog istraživanja 
koje nastoji iznova sastaviti i razmotriti društveno angažiranu umjetnost 
u praksi Andreje Kulunčić. U jednakoj mjeri program, analiza i naputak za 
djelovanje, ovaj naziv ukazuje na to da su svijet i njegovi društveni uvjeti 
neodvojivi od našeg sustvaranja. Štoviše, Činiti svijet boljim mjestom 
zahtijeva da umjetnost participira u tom sustvaranju. U globalizirajućem, 
segregirajućem i digitalizirajućem svijetu, obilježenom prekarnim i 
kapitaliziranim životnim sredinama, perspektivama globalnog Juga i Sjevera, 
Istoka i Zapada te antropocenskih i planetarnih, kao i digitalnih i analognih 
modusa komunikacije i rada, Kulunčić postavlja temeljno pitanje našeg 
doprinosa u oblikovanju i transformiranju društva. S obzirom na društvene 
procese koje valja oblikovati, Kulunčić nameće praksu participacije koja gradi 
demokraciju te suodlučivanja koje djelatno i diskurzivno testira angažman 
i ispitivanje civilnog društva. Za Kulunčić nije dovoljno promatrati društvo 
kao društvo transformacije koje se mora baviti ekološkom dinamikom, 
migracijskim kretanjima te dimenzijama globalizacije i prekarizacije. Umjesto 
toga, zanima je pokretanje mikropolitičkih procesa kako bi se pozabavila 
pitanjima društvene pravde i društvenih odnosa u neoliberalnom svijetu 
usmjerenom k ekonomiji znanja te uspostavila razmjenu s njegovim akterima, 
koji su često opisani istodobno kao poduzetni i premoreni.1

Kulunčić time našu pozornost ne usmjerava prema tzv. društvu 
transformacije i znanja, već prema društvu i njegovim akterima koji grade ili 

	 1	 Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, 
Frankfurt na Majni, 2007.; Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und 
Gesellschaft in der Gegenwart, Frankfurt, 2004.

Susret s društvenim Ja  
u sklopu „tihog prosvjeda“  
1 FRANAK = 1 GLAS

Katharina 
Schlieben



136

konfiguriraju društvo te pokreću procese transformacije. U njezinoj praksi 
razumijevanje izgrađenog društva koje također obrazuje stoga leži u radu.2 Ta 
praksa predlaže svijest o djelovanju i kulturnom eksperimentiranju3, nužnima 
u kontekstima ubrzanih društava, kao i u onima umjetne inteligencije, 
neuroplastičnosti4, algoritmike i robotike. Filozofkinja, feministica i 
posthumanistica Rosi Braidotti propituje naše društvene i kognitivne 
participativne kapacitete te ističe rizik „mogućnosti da ostanemo u 
teorijskom i intelektualnom limbu” u odnosu na svoj iskustveni prostor.5

Andreja Kulunčić djeluje protiv tog „limba” utoliko što pokreće 
samoorganizacijske procese za aktere i s akterima u prekarnim radnim i 
životnim uvjetima. Na svojstven nas način poziva da uronimo u kompleksnu 
mrežu društvenih odnosa kako bismo naučili kako je društveno konstituirano 
i kako nas istodobno konfigurira. „Društveno angažiranu” umjetnost, kako 
Kulunčić kontekstualizira vlastiti pristup u umjetnosti, stoga ne valja 
shvatiti kao društvenu samu po sebi. Umjesto toga, ona razmatra odnose, 
skicira ih te intervenira u njihove mreže. Jednako kao sociolog Bruno Latour, 
možemo reći da Kulunčić društveno ne shvaća kao već postojeće, nego kao 
nešto što valja iznova sastaviti.6 Kulunčić se na neki način bavi društvenim 
postavljajući pitanje kako potonje može biti samoorganizirano i formirano, 
istodobno se pitajući i do koje mjere samoorganizacija prenosi, formira i/
ili podučava razumijevanju društvenog Ja. Namjera mi je propitati do koje 
mjere samoorganizacijske i samoobrazovne dinamike uzajamno djeluju 
te suformiraju svojevrsnu kulturu brige7 služeći se slojevitim migracijskim 
političko-obrazovnim i javnim radom 1 FRANAK = 1 GLAS.

1 FRANAK = 1 GLAS akcija je i istraživački projekt nastao prije nekog 
vremena, u trajanju od nekoliko godina, kao dio serije projekata Rad koji 
treba napraviti! Samoorganiziranje u prekarnim uvjetima rada8 koju sam 
kurirala kao suravnateljica Shedhallea u Zürichu. Projekt je intervencija i 
medijska kampanja koju je Andreja Kulunčić predložila i koncipirala zajedno 
s osobama sans papiers i za njih, osobe bez valjanih dokumenata koje žive 
u Zürichu i Švicarskoj i nemaju prava, no ekonomski pridonose švicarskoj 
socijalnoj državi svojim njegovateljskim radom. Kampanja je 2007. reagirala 
na masovne politike repatrijacije za osobe sans papiers koje su na reakciju 
navele društvene, političke, kao i kulturne organizacije i institucije. U dijalogu 

	 2	 Njemačka riječ Bildung označava i obrazovanje i gradnju, čime je dvostruko značenje 
evidentnije.

	 3	 Rheinberger, Hans-Jörg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Göttingen, 2001., 
str. 172f.

	 4	 Vidi rasprave o „kognitivnom obratu”, posebice Neidich, Warren (ur.): The 
Psychopathologies of Cognitive Capitalism: Part Two, Berlin, 2014.

	 5	 Braidotti, Rosi: Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, Frankfurt na Majni, 2014., 
str. 199.

	 6	 Reassembling the Social [Ponovno sastavljanje društvenoga] engleski je naslov Latourove 
nove verzije teorije aktera –mreže. Prijevod njemačkoga naslova jest Nova sociologija za 
novo društvo. Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in 
die Akteur-Netzwerk-Gesellschaft, Frankfurt na Majni, 2007.

	 7	 U kontekstu kustoskog istraživanja, Elke Krazny navodi kulturu brige koja zahtijeva rad 
na etici infrastruktura: Bojana Kunst ističe transverzalne linije njegovateljskog rada u 
umjetničkim kontekstima. Vidi: Krasny, Elke: Living with a Wounded Planet: Infrastructural 
Consciousness Raising, u: Beck, Martin, von Bismarck, Beatrice, Buchmann, Sabeth i 
Lafer, Ilse: Broken Relations. Infrastructure, Aesthetics, and Critique, Leipzig, 2022., str. 
67–76, 74ff; Kunst, Bojana: Das Leben der Kunst: Transversale Linien der Sorge, 2023.

	 8	 Gau, Sønke i Schlieben, Katharina za Shedhalle (ur.): Work to do! Selbstorganisation in 
prekären Arbeitsbedingungen, Nürnberg, 2009.



137s brojnim političkim inicijativama i mrežama, akcija je postavila sljedeće 
pitanje: kako se onima kojima nije dozvoljeno biti javno vidljivima i čujnima 
može dati glas kojim će razmotriti društvenu nepravdu? I kako ova nepravda 
može postati javna? Zajedno s Centrom za ilegalizirane osobe u Zürichu (SPAZ) 
i osobama sans papiers, poziv za donacije 1 FRANAK = 1 GLAS odaslan je na 
francuskom, španjolskom, engleskom i njemačkom jeziku. Glasi ovako: „Za sve 
vas koji živite, radite i podižete djecu u Švicarskoj bez valjanih dokumenata. 
Za sve vas kojima nije dopušteno pokazati vlastito postojanje i koji morate 
ostati nevidljivi: donirajte jedan franak za obnovu Savezne skupštine. Donirajte 
za glas u javnom životu Švicarske.” Namjera je bila da se osobe sans papiers 
svojim doprinosom Saveznoj skupštini, koja je u to vrijeme obnavljana, obrate 
„javnom glasu zemlje” i da se istodobno istakne kako upravo oni pridonose 
socijalnoj državi Švicarske. Na kraju donacijske kampanje Saveznoj će se 
skupštini uručiti plaketa s natpisom „Donacija osoba sans papiers”. U akciju 
je uključeno više od stotinu migrantskih inicijativa diljem Švicarske, uz usku 
suradnju s deset partnerskih organizacija. Također su uključeni brojni mediji 
– od besplatnih tiskovina u tramvajima do poziva na reklamnim panoima na 
glavnom željezničkom kolodvoru u Zürichu – koji se obraćaju osobama sans 
papiers i onima koji im iskazuju solidarnost.

Sâm projekt preopširan je da bi ga se moglo detaljno skicirati. Koristim 
priliku kako bih usmjerila pozornost na postupak koji pojašnjava društvenu 
praksu ponovnog sastavljanja kao proces koji je umjetnički, koji uspostavlja 
sociopolitičke odnose, ali koji je također samoobrazujući. Tijekom projekta, 
akcija 1 FRANAK = 1 GLAS okuplja različite akterske kontekste i konstelacije, kao 
i s njima povezane različite glasove i mišljenja o pristupu radu s migracijskim 
politikama. Sama Andreja Kulunčić zahvaća četiri strane koje se na različite 
načine polilogički okreću oko pitanja što je potrebno za očuvanje i istodobno 
problematiziranje nevidljivosti osoba sans papiers. U videodokumentaciji koju 
je umjetničko-kustoski tim izradio tijekom akcije, ona opisuje te okolnosti 
na sljedeći način: „Ono što smatram izrazito važnim u projektu jest ideja 
pokretanja različitih dijaloga između četiri glavna segmenta uključena u 
projekt: ilegalnih migranata, umjetničkog konteksta, aktivistā i Parlamenta. To 
će biti teško, no smatram da svi mi, sva ta četiri segmenta, moramo pomaknuti 
svoju poziciju u dijalogu i biti dovoljno otvoreni za promjene, kao i razumjeti 
ostale segmente. Mnogi ilegalni migranti, nakon što ovdje toliko dugo žive u 
strahu i izolaciji, ne vjeruju da imaju moć i da mogu biti aktivni. O tome smo 
često diskutirali. Nastojimo biti partneri i osnažiti ih. Što se tiče Parlamenta, 
želimo da vide ilegalne migrante kao partnere u dijalogu i da se pozabave 
problemom, da priznaju njihovo postojanje. I konačno, želimo da aktivisti vide 
kako i ‘pozitivna’ akcija, u smislu ideje davanja ‘poklona’ Parlamentu, može 
pokrenuti dijalog. Raspravljamo o pitanjima poput: ‘je li ovo ispravan način’, 
‘moramo li biti agresivniji kako bismo nešto napravili’ ili ‘moramo li razgovarati 
s Parlamentom ili ne’. A onda, unutar umjetničkog konteksta, nailazimo na 
ograničenja s obzirom na resurse i mogućnosti. Ovo je ogroman projekt te 
smatram da neprestano učimo i nastojimo iznaći nove načine i metodologije 
kako ga razvijati. A naravno, tu je i sljedeće pitanje: Je li moguće nešto pokrenuti 
iz umjetničkog konteksta i nekako živjeti u svakodnevnom životu društvenog 
konteksta te isprobati model političkog dijaloga?”9

	 9	 Andreja Kulunčić u dokumentarnom i obrazovnom filmu, kao i u: Kulunčić, Andreja: 
1 CHF = 1 VOICE, u: Gau, Sønke i Schlieben, Katharina za Shedhalle (ur.): Work to do! 
Selbstorganisation in prekären Arbeitsbedingungen, Nürnberg, 2009., str. 73–87, 83.



138

Uz rastuću razmjenu i brojne sastanke, tijekom procesa razmatranja 
i sastavljanja ubrzo je postalo jasno da ne samo participativne skupine 
već i njihovi akteri predstavljaju različite pozicije s obzirom na pristupe 
migracijskoj politici, što je dovelo do toga da je projekt 1 FRANAK = 1 GLAS 
pokrenuo i interne i eksterne diskusije. Diskusije između aktivističkih 
organizacija i s njima posebno su gorljive kada je riječ o pitanjima bavljenja 
politikama reprezentacije i treba li im pristupiti na način iscrtavanja granica 
ili njihova otvaranja. Parlamentarci, koji su i sami aktivni u aktivističkim 
kolektivima i mrežama, često apeliraju na pragmatizam i otvorenost između 
kolektiva, parlamentarnih struktura i pokrenutoga umjetničkog konteksta 
u ovom kontekstu. Primjerice, Balthasar Glättli, glavni tajnik Solidarnosti 
bez granica, prisjeća se važnosti i funkcije umjetnosti u vezi s poviješću 
aktivističkih pothvata te tvrdi: „Pokret sans papiers u Švicarskoj uvelike je 
pod utjecajem pokreta ‘Kein Mensch ist illegal’ (nijedna osoba nije ilegalna). 
To je također bila umjetnička akcija, što danas nije baš poznato. Danas ga 
prisvaja politička scena, uključujući dizajn. Stoga smatram da kampanja  
1 FRANAK = 1 GLAS može uspjeti i imati snažan učinak.”10

U umjetničkom kontekstu, manje organizacije i prostori s manjim 
budžetima gotovo u pravilu nude infrastrukturnu, umrežavajuću i financijsku 
podršku. I kao što je slučaj s drugim kontekstima, samoobrazovna pitanja 
također se javljaju unutar umjetničke institucije (domaćina) Shedhalle, na 
temu kustoskog samorazumijevanja i povezanih pitanja o reprezentativnim 
formama i produkcijski usmjerenim izvedbama umjetničkog i kustoskog 
djelovanja i diskurzivnosti. Točnije, količina vremena i osoblja koju kampanja 
zahtijeva u javnom razdoblju od godinu dana eksterno i više od dvije godine 
interno nameće razmišljanje o resursima, institucionalnoj logici i politikama 
reprezentacije u umjetničkom sustavu te ponovno razmatranje pitanja o 
pravu na društvenu participaciju, kao i umjetničko i kustosko razumijevanje 
posredovanja, onog internog kao i eksternog. U ovom su kontekstu provedena 
i obrađena pitanja o umjetničkom i kustoskom radu, kao i povezana pitanja o 
pravednoj raspodjeli rada i zajedničkom razumijevanju kulturnih i društvenih 
praksi u kontekstu društvenog i kulturnog rada.

Međutim, središnja skupina koju Kulunčić navodi uz aktiviste, 
parlamentarce i umjetnički sustav jesu osobe sans papiers. Činjenica da 
moraju ostati anonimni i ne smiju se pojavljivati u javnosti kako ne bi ugrozili 
sami sebe uzrokuje najviše metodoloških izazova s obzirom na pitanja 
razmatranja i sastavljanja. U tom kontekstu Kulunčić progovara o nužnom 
„tihom prosvjedu” koji zahtijeva druge sastavljačke politike slušanja i 
govorenja kako bi pokrenuo odnose vidljivog i govornog čina osoba sans 
papiers. Diskurs podčinjenosti i, posebno ovdje, pitanje i istoimeni esej 
Gayatri Chakravorty Spivak Can the Subaltern Speak? (Mogu li podčinjeni 
govoriti, 1987.) odnosi se na zahtjeve ovakvog poretka kako bi se izbjegla 
reprodukcija kolonijalnog nasilja u obliku epistemičkog nasilja.11 U smislu 
samoobrazovanja, ona zagovara ulazak u „strukturu odgovornosti” i „učenja 
učenju”, što podrazumijeva ponovno učenje slušanja i govorenja, kao i davanje 
veće pozornosti „tišini” i njezinu „mjerenju”. Činjenica da osobe sans papiers 

	 10	 Glättli, Balthasar: Voices about the action: Kulunčić, Andreja: 1 CHF = 1 VOICE, u: Gau, 
Sønke i Schlieben, Katharina za Shedhalle (ur.): Work to do! Selbstorganisation in prekären 
Arbeitsbedingungen, Nürnberg, 2009., str. 73–87, 85.

	 11	 Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne 
Artikulation, Beč, 2008., str. 74ff, 78.



139ne mogu službeno istupiti postavlja temeljno pitanje projekta 1 FRANAK = 1 
GLAS, a to je kako se struktura odgovornosti može razviti kako bi se zahtijevao 
i „izmjerio” govorni čin između osoba sans papiers te reprezentativne politike 
i vlade, koji se još nije dogodio. S obzirom na oblikovanje mreža migracijskih 
politika, zadatak projekta 1 FRANAK = 1 GLAS stoga je eksperimentiranje s 
praksama govorenja i slušanja u cilju problematizacije participacije, kao i 
glasovnih referencija i odnosa vidljivosti kako bi moglo nastupiti „učenje 
učenju”.

U skladu s time, izazov unutar procesa sastavljanja i povezan s njim 
leži u polilogičkoj razmjeni različitih iskustava i ideja oblikovanja mreže, 
institucionalne logike i politika reprezentacije te njihova razotkrivanja 
s pomoću promjene konstelacija aktera. Kao i kod Brune Latoura, koji je 
društveno također opisao „kao pokret”12, riječ je o percipiranju trenutaka 
povezanosti između različitih praksi, aktera i konteksta, kao i transsituacijsko 
testiranje i razmišljanje o njima pri susretima. Na taj način, „situirano 
znanje” – služimo se pojmom Donne Haraway13 – mora cirkulirati i učiniti 
se produktivnim kako bismo istodobno percipirali vlastite perspektive 
kao „djelomične” ili zajedničke, a time i iznova razmotrili sami sebe kao 
uključenog aktera te obrazovali vlastito Ja na dividualan14, a ne individualan 
način.

Unutar ovih kružnih procesa, poziv 1 FRANAK = 1 GLAS igra središnju 
ulogu kao neljudski akter (ili čimbenik) i u analognim sastancima i u javno-
medijskim intervencijama, koji se događaju u različita vremena na različitim 
mjestima. U kontekstu kampanje, to iritira i istodobno – kako kaže Spivak – 
„mjeri” tišinu. Naime, poziv u besplatnim tiskovinama u ciriškim tramvajima, 
u kinima ili na uvećanom reklamnom panou u prostorima ciriškoga glavnog 
željezničkog kolodvora jest privlačenje javne i medijske pozornosti na 
one koji su inače utišani u reprezentativnim politikama. Rezultat toga jest 
svojevrsno remećenje pozornosti i „pomak u pozornosti”15, što Kulunčić 
formulira ovako: „Na glavnom željezničkom kolodvoru u Zürichu, na velikom 
glavnom zaslonu postavili smo poziv svim ilegalnim migrantima da daju jedan 
franak za Parlament u Bernu, s odličnim učinkom: prolaznici su se pitali koliko 
li ima tih ilegalnih migranata ako im se obraćaju preko zaslona na kolodvoru, 
na tako frekventnom i skupom mjestu. Sama činjenica da im je netko 
službeno pristupio svojevrsno je priznanje njihova postojanja.”16 Publicirani 
glas „nekoga” postaje primjetan, ometa „tišinu” javnosti, skenira je i okružuje, 
a istodobno se čini da ga se čuje kao zajednički glas. Kao objavljujući glas, 
projekt 1 FRANAK = 1 GLAS, a pogotovo njegov prijeporan17 slogan, ostvaruje 

	 12	 Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-
Netzwerk-Gesellschaft, Frankfurt na Majni, 2007., str. 16ff.

	 13	 Haraway, Donna: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das 
Privileg einer partialen Perspektive (1986), u: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, 
Cyborgs und Frauen, Frankfurt na Majni / New York, 1995., str. 73–97.

	 14	 Raunig, Gerald: Dividuum, Zürich, 2015.
	 15	 Massumi, Brian: Über Mikrorezeption und Mikropolitik. Brian Massumi im Interview mit 

Joel McKim, u: Ontomacht. Kunst Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin, 2010., str. 
69–104, 74f.

	 16	 Andreja Kulunčić, cit. u: Ilić, Nataša: The Tools of Resistance. A conversation with Andreja 
Kulunčić, u: [BLOK] (ur.), Urban Festival 2008, Zagreb, 2008., u: Bekić, Irena: The Poetics of 
Social Change, u: MAPA (izdavač): Andreja Kulunčić. Art for Social Change, Zagreb, 2013., 
str. 6–63, 18.

	 17	 Pitanje je do koje mjere slogan sa znakom jednakosti između „glasa” i švicarskog franka 
daje do znanja da su egzistencijalna prava osoba sans papiers povezana s  



140

introakciju društveno-tehnološki i medijski-tehnološki, što s jedne strane 
iznova sastavlja kolektivno autorstvo temeljeno na iskustvima zajedničke 
participacije u postupcima formiranja i gradnje mreže, dok s druge strane 
na samoobrazovan način unosi nečiji pogled u iskustvo kao „djelomičan”. 
Nalaženje vlastitog puta u mreži različitih mišljenja formiranjem odnosa 
moglo bi se tako reći percipirati kao istodobno samotransverzirajuće i 
samorekonfigurirajuće iskustvo. Rosi Braidotti u ovom je kontekstu praktično 
opisala sebstvo kao „materijalno uklopljenu i utjelovljenu, afektivnu i 
relacijsku kolektivnu strukturu [kao asamblaž]” te kao „prijenosnu točku 
mreže kompleksnih odnosa” koja „aktivno teži ka kompleksnoj i imanentno 
kontradiktornoj mreži društvenih odnosa” kako bi unutar nje mogla 
konstruirati sebe.18 U tom smislu sastavljački proces Andreje Kulunčić 
omogućava učenje i formiranje sebe kako bi se percipiralo u odnosima, no 
istodobno i kao sklop odnosa. Bivanje dijelom jest objašnjenje participativnog 
sebstva Andreje Kulunčić kao i (samo)traverzalnu i (samo)relacionalizirajuću 
dinamiku koja uvjetuje oba samorazumijevanja socijalnoga.

Vraćajući se na već spomenutu zabrinutost Rosi Braidotti da bismo 
mogli ostati u „kognitivnom limbu”, nameće se pitanje kako možemo ostati 
uključeni te „tko smo i što smo zapravo u procesu postajanja”.19 Zanimaju je 
procesi koji nam omogućavaju ponovnu konceptualizaciju našeg „osjećaja 
povezanosti sa zajedničkim svijetom, onim teritorijalnim prostorom, bez 
obzira na to je li riječ o urbanom, društvenom, mentalnom, ekološkom 
ili planetarnom”. Rad Andreje Kulunčić poziva nas da prepoznamo ovu 
međusobnu povezanost prostorā u raznolikosti njihovih odnosa i ukrštenih 
ekologija20, kao i s njima povezane interese21. Njezin pristup govori nam 
da smo dio društvenih tkiva i mreža te smo smješteni u njima. Možemo ih 
dalje plesti, oblikovati i mijenjati. Smještajući nas kao efektivno uključene 
aktere te kao mentalno i kognitivno pogođene primatelje u mreži glasova, 
pozicija, praksi i akterskih konstelacija ljudske i neljudske prirode, 
prisutnost i pozornost daje se našem mentalnom, kognitivnom i fizičkom 
Ja, uključujući njegova društvena svojstva – jednako kao protagonista i 
medija. Pokretanjem procesā samoorganizacije, Kulunčić propituje uvjete 
našeg samoobrazovnog uključivanja, pri čemu postajemo promatrači vlastite 
uključenosti i suodnosnosti te dospijevamo u trenutak samo-medij-acije. 
Drugim riječima, dinamika samoorganizacije i samoobrazovanja susreću 
se u radu Andreje Kulunčić do te mjere da se procesi gradnje odnosa, 
kao i samotransverzalni momenti ili iskustva djelomičnog Ja susreću kao 
društvene dimenzije. Mogli bismo reći i ovako: obrazujuće Ja razvija i oblikuje 
društveno, istodobno susrećući ili nailazeći na društveno Ja. Pokretanjem 
procesa samoorganizacije, Kulunčić istodobno stvara samoobrazujuće 
susrete s društvenom djelotvornošću sebstva. Oblikovanje društvenog 

(ne)vidljivim protokom kapitala u ekonomiji njege i time s (neo)kolonijalnim strukturama, 
dok istodobno novčana donacija izražava potvrdu kapitalističkih oblika prisvajanja.

	 18	 Braidotti, Rosi: Nomadische Subjekte, u: Witzgall, Susanne i Starkemeier, Kerstin (ur.): 
Fragile Identitäten, Zürich/Berlin, 2015., str. 147–156, 153, 156.

	 19	 Braidotti, Rosi: Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, Frankfurt na Majni, 2014., 
str. 17, 195f.

	 20	 Hörl, Erich: A Thousand Ecologies, u: Diederichsen, Diedrich i Franke, Anselm (ur.): The 
Whole Earth. California and the Disappearance of the Outside, Berlin, 2013., str. 121–130.

	 21	 Bärtsch, Tobias, Drognitz, Daniel, Eschenmoser, Sarah, Grieder, Michael, Hanselmann, 
Adrian, Kamber, Alexander, Rauch, Anna-Pia, Raunig, Gerald, Schreibmüller, Pascale, 
Schrick, Nadine, Umurungi, Marilyn i Vanecek, Jana (ur.): Ökologien der Sorge. Beč, 2017.



141i stvaranje uvjeta koji sebstvo čine primjetnim u njegovim društvenim 
svojstvima neodvojivi su u praksi Andreje Kulunčić. Drugačije rečeno, 
Kulunčić uz pomoć samoorganizirajućih procesa sastavljanja dinamizira 
oblikovanje mreža i subjekata kao eksperimentalnih područja društvenog i 
građanskog obrazovanja koje iznova postavlja pitanje društvenog angažmana 
i građanskog istraživanja s pomoću umjetnosti. Isprepletena dinamika 
samoobrazovanja u društvenim odnosima i njihove samoorganizacije 
postaje posebno vidljiva u dugoročnim i procesno-ontološkim projektima 
kao što su Distributivna pravda i Kreativne strategije, u kojima sudionici 
mogu steći iskustvo samoorganizirajućih, ali i samoobrazujućih sudionika 
tijekom različitih sekvenci i u različitim okruženjima. Njezina praksa iznova 
sastavlja društvenu djelotvornost koja se bavi kulturom koja razdvaja 
subjekt i društvo, predvodnika i čin, spoznaju i afekt, teoriju i praksu, kao 
i političko i diskurzivno djelovanje. Umjesto razumijevanja kulture brige, 
Kulunčić zanima njihova isprepletenost, pri čemu umjetničko shvaća kao 
sredstvo, metodologiju, postupak i proces koji društveno i ekološki stvara 
veze i iznova okuplja političko djelovanje. No percepcija umjetničkog kao 
takvog društvenog djelovanja također znači da se sa svakim umjetničkim 
uključivanjem također introaktivno mijenja ono što se shvaća kao 
umjetničko, što za potonje posebno otvara perspektive gradnje demokracije 
i dekolonizacije. Kako ne bismo ostali u „kognitivnom limbu”, projekti 
Andreje Kulunčić lansiraju nas u konstelacije gdje svi uključeni, pa i sama 
umjetnička praksa, uče mijenjati pozicije i testirati ideje društvenosti. U 
modusu samoorganizacije i samoobrazovanja, praksa Andreje Kulunčić djeluje 
kao testni poligon kulture brige za obrazujuće i rekonfigurirajuće Ja, svjesno 
vlastitoga dugotrajnog utjecaja i društvene važnosti za društvenu promjenu.



142



143

——	 To Make the World a Better Place is the title of the artistic and 
curatorial research and exhibition project that seeks to reassemble and 
renegotiate social engaged art in Andreja Kulunčić’s practice. The title is 
equally a programme, analysis and instruction for action, and indicates that 
the world and its social conditions cannot be separated from our co-creation. 
Moreover, To Make the World a Better Place insists that art participates 
in this co-creation. In a globalising, segregating and digitalising world, 
which is characterised by precarious and capitalised living environments, 
perspectives of global South and North, East and West, anthropocenic and 
planetary, as well as digital and analogue modes of communication and 
work, Kulunčić poses the fundamental question of how we can contribute 
to shaping and transforming the society. With a view to social processes to 
be shaped, Kulunčić forces a practice of democracy-building participation 
and co-determination that agentially and discursively tests civic society’s 
engagement and research. For Kulunčić, it is not sufficient to view society as 
a transformation society that has to deal with ecological dynamics, migration 
movements and dimensions of globalisation and precarisation. Rather, she 
is interested in initiating micropolitical processes so as to pursue questions 
of social justice and social relations in a knowledge-economy orientated and 
neoliberal world and to enter into exchange with its actors, who are often 
described as ‘entrepreneurial’ and ‘exhausted’1 at the same time.
Kulunčić thus directs our attention not to a so-called transformation and 
knowledge society, but rather to a society and its actors who build or 

	 1	 Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, 
Frankfurt a. M., 2007; Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und 
Gesellschaft in der Gegenwart, Frankfurt, 2004.

Meeting the Social 
Self within the ‘quiet 
demonstration’  
1 CHF = 1 VOICE

Katharina 
Schlieben



144

configurate society and initiate the processes of transformation. Therefore, 
in her practice, the understanding of an educating and built society is 
in work.2 Her practice proposes an awareness of agency and cultural 
experimentation,3 which is needed in contexts of accelerated societies, as 
well as artificial intelligence, neuroplasticity,4 algorithmics, and robotics. 
Philosopher, feminist and post-humanist Rosi Braidotti questions our social 
and cognitive participatory capacities and points out the danger that “we 
could remain in a theoretical and intellectual jet lag” in relation to our 
experienced environment.5

Andreja Kulunčić works against such a “jet lag” insofar that she 
initiates self-organising processes with and for actors in precarious working 
and living conditions. In a specific way, she invites us to immerse ourselves 
in a complex web of social relationships so as to learn how the social is 
constituted and how it configures us at the same time. “Socially engaged” 
art, as Kulunčić contextualises her approach in art, is therefore not to be 
understood as social as such. Rather, it negotiates relations, outlines them, 
and intervenes in their networks. Just like sociologist Bruno Latour, one 
could say that she does not understand the social as pre-existing, but as 
something to be re-assembled.6 In a sense, Kulunčić is concerned with the 
social by asking how it can be self-organised and formed, also posing the 
question to what extent self-organisations convey, form, and/or teach the 
understanding of the social Self. I would like to reflect on the extent to which 
self-organisational and self-educational dynamics interact and co-formulate 
a kind of care culture7 on the example of Andreja Kulunčić’s multi-layered 
migration political education and community work 1 CHF = 1 VOICE.

1 CHF = 1 VOICE is a several-year-long artistic and curatorial action 
and research project from a while ago, part of the project series Work to do! 
Self-organisation in precarious working conditions8 which I, as co-director 
of Shedhalle in Zurich, curated together with Sønke Gau. The project is an 
intervention and media campaign proposed and conceptualised by Andreja 
Kulunčić with and for the sans papiers who live in Zurich and Switzerland, the 
disenfranchised individuals who nevertheless contribute economically to the 
Swiss welfare state through their care work. In 2007, the campaign reacted

	 2	 In German, Bildung means both education and construction, which makes the double 
meaning more evident.

	 3	 Rheinberger, Hans-Jörg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Göttingen, 2001, 
p. 172f.

	 4	 See discussions around the “cognitive turn,” esp. Neidich, Warren (ed.): The 
Psychopathologies of Cognitive Capitalism: Part Two, Berlin, 2014.

	 5	 Braidotti, Rosi: Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a. M., 2014, p. 
199.

	 6	 “Reassembling the Social” is the English title of Latour’s new version of the actor-
network theory. The title in German translates as “A new sociology for a new society.” 
Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-
Netzwerk-Gesellschaft, Frankfurt a. M., 2007.

	 7	 In the context of curatorial research, Elke Krazny introduces care culture, which demands 
work on an ethic of infrastructures; Bojana Kunst points out the transversal lines of care 
work in artistic contexts. See: Krasny, Elke: Living with a Wounded Planet: Infrastructural 
Consciousness Raising, in: Beck, Martin, Beatrice von Bismarck, Sabeth Buchmann, and 
Ilse Lafer: Broken Relations. Infrastructure, Aesthetics, and Critique, Leipzig, 2022, pp. 
67–76, p. 74ff; Kunst, Bojana: Das Leben der Kunst: Transversale Linien der Sorge, 2023.

	 8	 Gau, Sønke and Katharina Schlieben for Shedhalle (eds.): Work to do! Selbstorganisation 
in prekären Arbeitsbedingungen, Nuremberg, 2009.



145to massive repatriation policies for the sans papiers, which compelled the 
social and political as well as cultural organisations and institutions to react. 
In dialogue with many political initiatives and networks, the action posed the 
following question: How can those who are not allowed to be publicly visible 
and audible be given a voice to negotiate social injustice? And how could 
this injustice become public? Together with the Illegal Immigrants Centre in 
Zurich (SPAZ) and the sans papiers, the appeal for donations 1 CHF = 1 VOICE 
was launched in French, Spanish, English, and German. It reads: “To all those 
who live, work and raise their children in Switzerland without papers. To 
all those who are not allowed to show their existence and remain invisible: 
Donate 1 CHF for the renovation of the Swiss Federal Palace. Donate for a 
voice in Swiss public life.” The idea was that by contributing to the Federal 
Palace, which was being renovated at the time, the sans papiers would be 
addressing the “public voice of the country,” simultaneously pointing out that 
they contribute to Switzerland’s welfare state. At the end of the donation 
campaign, a plaque with the inscription “Donated by the sans papiers” was 
to be handed over to the Federal Palace. More than 100 migrant initiatives 
were involved in the action throughout Switzerland and there was close 
cooperation with 10 partner organisations. In addition, many media channels 
were used—from free newspapers in trams to appeals in city-light boxes at 
Zurich’s main railway station—to address the sans papiers and those who 
solidarize with them.

The project itself is too extensive for a detailed project outline. Here, 
I would like to draw attention to a procedure that explicates the social 
practice of ‘re-assembling’ as both an artistic, sociopolitical relation-forming, 
and self-educational process. In the course of the project, the action 1 CHF 
= 1 VOICE brings together different actor contexts and constellations as well 
as the therewith related different voices and opinions on the approaches to 
migration policy work. Andreja Kulunčić herself captures four parties that 
revolve polylogically in different ways around the question of what it takes 
to preserve and at the same time problematise the invisibility of the sans 
papiers. In the video documentation made by the artistic and curatorial team 
during the action, she describes the circumstances as follows: “What I think 
is very important in the project is the idea of initiating different dialogues 
between the four main parts, which are included in the project: the illegalised 
persons, the art context, the activists, and the Parliament. It is difficult, 
but I think all of us—all four parts—should shift our position in dialogue, be 
open enough for change, and understand the other parts. Many illegalised 
persons, having lived here for so long in a state of fear and disconnection, 
do not believe that they have power and that they can be active. This is one 
thing what we discussed often. We try to be partners and to empower them. 
In terms of the Parliament: the illegalised persons must be seen as partners 
in dialogue and their issue must be dealt with, their presence must be 
acknowledged. And finally, the activists must see that there is also ‘positive’ 
action in the sense that the idea of giving a ‘present’ to the Parliament could 
initiate a dialogue. Questions like: ‘is this the right way’, ‘do we have to be 
more aggressive in order to do something’, or ‘do we have to speak with the 
Parliament or not’ are discussed. In terms of the art context, we have our 
limitations regarding resources and possibilities. This is a huge project, and 
I think we all constantly learn and try to find new ways and methodologies 
of developing a project. There is also the following question: Is it possible to 



146

initiate something from the art context and to somehow live in everyday life 
of the social context and to examine a model for political dialogue?”9

With increasing exchange and many meetings, it quickly became 
obvious in the negotiation and assembly process that not only the 
participating groups, but also their actors, represented different positions 
regarding migration policy approaches, which led to the 1 CHF = 1 VOICE 
project becoming the trigger for both internal and external discussions. 
Discussions among and with activist organisations were sparked in particular 
with regard to questions of how to deal with representative politics and 
whether this should be approached in a border-drawing or border-opening 
manner. The parliamentarians, who themselves were active in activist 
collectives and networks, often pleaded for pragmatism and openness 
between the collectives, parliamentary structures and the initiating art 
context in this context. For example, when Balthasar Glättli, Secretary 
General of Solidarity Without Borders, recalled the importance and 
function of art in relation to the history of activist undertakings, he stated 
the following: “The sans papiers movement in Switzerland is massively 
influenced by the movement ‘Kein Mensch ist illegal’ (no person is illegal). 
That was also an artistic action, which is hardly known today. Today, it has 
been appropriated by the political scene, including the design. That is why I 
have the feeling that the 1 CHF = 1 VOICE campaign can succeed and have a 
powerful impact.”10

In the art context, it is almost without exception the smaller 
organisations and spaces with smaller budgets that offer infrastructural, 
network-building and financial support. And as in the other contexts, 
self-educational questions also arise within the (hosting) art institution 
Shedhalle about curatorial self-understanding and related questions 
about representative forms and production-oriented performances of 
artistic and curatorial agency and discursivity. In particular, the amount 
of time and personnel required by the campaign over a public period of 
one year externally and more than two years internally forces us to reflect 
on resources, institutional logics and policies of representation in the art 
system, and to renegotiate the questions of social participation claims as 
well as the artistic and curatorial understanding of mediation both internally 
and externally. In this context, questions about artistic and curatorial work 
as well as related questions about ecologic divisions of labour and shared 
understanding of cultural and social practices in the context of social and 
cultural work are effected, as well as affected.

However, the central group that Kulunčić names alongside activists, 
parliamentarians and the art system are the sans papiers. The fact that they 
must remain anonymous and are not allowed to appear in public so as not to 
endanger themselves causes the greatest methodological challenges with 
regard to questions of negotiation and assembly. In this context, Kulunčić 
speaks of a necessary “silent demonstration” that requires other assembly 
politics of listening and speaking in order to set visibility and speech act 

	 9	 Andreja Kulunčić in the documentary and educational film, as well as in: Kulunčić, 
Andreja: 1 CHF = 1 VOICE, in: Gau, Sønke and Katharina Schlieben for Shedhalle (eds.): 
Work to do! Selbstorganisation in prekären Arbeitsbedingungen, Nuremberg, 2009, pp. 
73–87, p. 83. 

	 10	 Balthasar Glättli in Voices about the action: Kulunčić, Andreja: 1 CHF = 1 VOICE, in: Gau, 
Sønke and Katharina Schlieben for Shedhalle (eds.): Work to do! Selbstorganisation in 
prekären Arbeitsbedingungen, Nuremberg, 2009, pp. 73–87, p. 85.



147relations of the sans papiers in motion. The subalternity discourse and, here 
in particular, Gayatri Chakravorty Spivak’s question and eponymous essay 
“Can the Subaltern Speak?” (1987) have referred to these requirements so 
as to avoid the reproduction of colonial violence in the form of epistemic 
violence.11 In terms of self-education, she advocates entering a “structure 
of responsibility” and “learning to learn,” which involves relearning to 
listen and speak, as well as paying increased attention to “silence” and 
“measuring” it. The fact that the sans papiers cannot stand out publicly 
poses the fundamental question of 1 CHF = 1 VOICE, i.e., how the structure 
of responsibility can be developed in order to demand and “measure” 
the speech act between the sans papiers and the representative politics 
and government which has not taken place. With regard to the formation 
of migration policy networks, the task of 1 CHF = 1 VOICE is therefore to 
experiment with the practices of speaking and listening to problematise 
participation, as well as voice references and visibility relations in such a way 
that ‘learning to learn’ can take place.

Accordingly, the challenge in and with the assembly process lies in 
the polylogical exchange of different experiences and ideas of network 
formation, institutional logics and policies of representation, and in bringing 
them to light by means of changing the constellations of actors. Building on 
Bruno Latour, who also described the social “as a movement,”12 it is a matter 
of perceiving the moments of connection between different practices, actors 
and contexts, as well as testing and reflecting on them trans-situatively in 
encounters. In this way, “situated knowledge,” as termed by Donna Haraway,13 
must be circulated and made productive in order to simultaneously perceive 
one’s own perspectives as “partial” or shared, and thus to renegotiate oneself 
as an involved actor and educating Self in a dividual14—not individual—way.

Within these circulation processes, the call 1 CHF = 1 VOICE plays a 
central role as a non-human actor (or actant) in both the analogue meetings 
and the public-media interventions, which take place at different times and 
in different places. In the context of the campaign, it irritates and at the 
same time, to quote Spivak, “measures” a silence. Specifically, the call found 
in free newspapers in Zurich’s trams, at cinemas or in an oversized city-light 
box in the hall of Zurich’s main railway station is attracting public and media 
attention to those who are otherwise hushed up in representative politics. 
This results in a form of attention disruption and a “shift of attention,”15 which 
Kulunčić formulates as follows: “On the large main display at the main station 
in Zurich, we put up a call to all illegalised persons to give one franc for the 
Parliament in Bern, which had a great effect: the passers-by were wondering 
how many illegalised persons there must be if they were being addressed on 
the station display, and in such a busy and expensive place.  

	 11	 Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne 
Artikulation, Vienna, 2008, p. 74ff, p. 78.

	 12	 Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-
Netzwerk-Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2007, p. 16ff.

	 13	 Haraway, Donna: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das 
Privileg einer partialen Perspektive (1986), in: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, 
Cyborgs und Frauen, Frankfurt a. M./New York, 1995, pp. 73–97.

	 14	 Raunig, Gerald: Dividuum, Zurich, 2015.
	 15	 Massumi, Brian: Über Mikrorezeption und Mikropolitik. Brian Massumi im Interview mit 

Joel McKim, in: Ontomacht. Kunst Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin, 2010, pp. 
69–104, p. 74f.



148

The very fact that someone officially approached them is a sort of 
recognition of their existence.”16 A publicising voice of a “someone” becomes 
perceptible, disturbing the “silence” of the public, scanning and circulating it, 
and simultaneously making itself heard as a shared voice.

As a publishing voice, 1 CHF = 1 VOICE, and particularly its contentious17 
slogan, intraacts socio-technologically and media-technologically, which on 
the one hand re-assembles a collective authorship based on the experiences 
of shared participation in network-forming and building procedures, and on 
the other hand brings one’s own views into experience as “partial” in a self-
educating manner. Finding one’s way in the network of differences of opinion 
by forming relationships can, so to speak, be perceived as a self-transversing 
and self-reconfiguring experience at the same time. Rosi Braidotti has 
helpfully described the Self in this context as a “materially embedded and 
embodied, affective and relational, collective structure [as an assemblage]” 
and as a “relay point of a network of complex relations” that “actively longs 
for a complex and immanently contradictory network of social relations” 
in order to be able to construct itself within it.18 Seen that way, Kulunčić’s 
assembly process enables the educating and forming Self to perceive itself 
both in relations and at the same time as an assembly of relations. Being 
part explains Kulunčić’s participatory Self as both (self-)traversing and (self-)
relationalising dynamics that condition both self-understandings of the 
socialitarian.

Braidotti’s above-mentioned concern that we might remain in a 
“cognitive jet lag” implies the question of how we can remain involved 
and “who or what we actually are in the process of becoming”.19 She is 
interested in processes that allow us to reconceptualise our “sense of 
connectedness to a shared world, a territorial, be it urban, social, psychic, 
ecological or planetary space.” Kulunčić’s work challenges us to recognise 
this interconnectedness of spaces in the diversity of their relations and 	
intersecting ecologies,20 as well as their associated concerns.21 Her approach 
conveys that we are part of and situated in social fabrics and networks, which 
we can continue to weave, shape and change. By situating us as effectively 
involved actors and as mentally and cognitively affected recipients in a web 
of voices, positions, practices and actor constellations of human or non-

	 16	 Andreja Kulunčić qtd. in: Ilić, Natasa: The Tools of Resistance. A conversation with Andreja 
Kulunčić, in: [BLOK] (ed.), Urban Festival 2008, Zagreb, 2008, in: Bekić, Irena: The Poetics 
of Social Change, in: MAPA (ed.): Andreja Kulunčić. Art for Social Change, Zagreb, 2013, pp. 
6–63, p. 18. 

	 17	 The question is to what extent the slogan with the equation between the “Voice” and the 
Swiss franc makes it clear, on the one hand, that the livelihood rights of the sans papiers 
are linked to the (in)visible capital flows in the care economy and thereby to (neo)colonial 
structures, while on the other hand, the monetary donation expresses an affirmation of 
capitalist forms of appropriation. 

	 18	 Braidotti, Rosi: Nomadische Subjekte, in: Witzgall, Susanne and Kerstin Starkemeier 
(eds.): Fragile Identitäten, Zurich/Berlin, 2015, pp. 147–156, p. 153, p. 156.

	 19	 Braidotti, Rosi: Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a. M., 2014, p. 17, 
p. 195f.

	 20	 Hörl, Erich: A Thousand Ecologies, in: Diederichsen, Diedrich and Anselm Franke (eds.): 
The Whole Earth. California and the Disappearance of the Outside, Berlin, 2013, pp. 
121–130.

	 21	 Bärtsch, Tobias, Daniel Drognitz, Sarah Eschenmoser, Michael Grieder, Adrian 
Hanselmann, Alexander Kamber, Anna-Pia Rauch, Gerald Raunig, Pascale Schreibmüller, 
Nadine Schrick, Marilyn Umurungi, and Jana Vanecek (eds.): Ökologien der Sorge. Vienna, 
2017.



149human nature, presence and attention is given to our mental, cognitive and 
physical Self, including its social capacities – equally as a protagonist and 
as a medium. By initiating self-organised processes, Kulunčić questions 
the conditions of our self-educating involvement, whereby we become the 
observers of our own involvement and relationality, finding ourselves in a 
moment of self-media-tion. In other words, the dynamics of self-organisation 
and self-education meet in Kulunčić’s work to the extent that relation-
building processes, as well as self-transversal moments or experiences 
of a partial Self meet as socialitarian dimensions. One could say that the 
educating Self unfolds and shapes the socialitarian, while at the same time 
meeting or encountering the socialitarian Self. By initiating self-organisation 
processes, Kulunčić simultaneously creates self-educating encounters with 
a socialitarian agentiality of the Self. Shaping the social and creating the 
conditions that make the Self perceptible in its social capacities cannot be 
separated in Kulunčić’s practice.

In other words, by means of self-organised assembly processes, 
Kulunčić dynamises network formation and subject formation as 
experimental fields of social and civic education that once again raises 
questions about social engagement and citizen research by means of art. 
The intertwined dynamics of self-organising of and self-educating in social 
relations become particularly visible in extensive and process-ontological 
projects such as Distributive Justice and Creative Strategies, in which 
participants can experience themselves as self-organising participants 
and self-educating participants over a period of different sequences and 
in different scenes. Her practice reassembles socialitarian agentiality that 
is concerned with a culture that separates subject and society, head and 
action, cognition and affects, theory and practice, as well as political and 
discursive agency. Instead of thinking about understanding care culture, 
Kulunčić is interested in its entanglements, whereby she understands the 
artistic as a means, methodology, procedure and process that socially 
and ecologically creates connections and regathers political agentiality. 
However, perceiving the artistic as such social agentiality also means that 
with every artistic involvement, that which is understood as artistic also 
changes intraactively, which not least opens up the democracy-building and 
decolonising perspectives for the latter. So as not to remain in “cognitive jet 
lag,” Kulunčić’s projects catapult us into constellations in which all of those 
involved – including the artistic practice itself – learn to change positions 
and test the ideas of sociality. In the mode of self-organisation and self-
education, Kulunčić’s practice functions as a care-cultural testing ground for 
the educating and reconfigurating Self, whose lasting influence and social 
significance for social change it is aware of. 



150

Metodologija

——	 U umjetničkoj praksi Andreje Kulunčić metodologija je 
konstitutivna sastavnica i ima stratešku ulogu. Postupci, 
metode i izbor medija neodvojivo su povezani s radom i 
sačinjavaju dio transformacijskog procesa kojemu rad teži. 
Riječ je o stalnom umjetničinu nastojanju da iznalazi forme 
života koje se suprotstavljaju mehanizmima društvene moći 
i prisile te su usmjerene ka pravednijem društvu. Posljednja 
dionica izložbe definira metodološka čvorišta njezina rada, 
pokazuje strateške odluke i razloge njihova donošenja.

U grafičkom prikazu predstavljeno je deset radova koji su 
linijama povezani s ključnim toposima društveno angažirane 
umjetnosti, odnosno oblicima relacija koje otvaraju moguće 
kanale promjene poput subjektivacije, participacije/
kolaboracije, stvaranja novoga političkog prostora i drugih. 
Na linijama su ispisani postupci koje autorica primjenjuje u 
tom procesu.

Predstavljeni postupci nisu konačne analize radova, 
već su posjetiteljicama i posjetiteljima ponuđeni kao alat s 
pomoću kojega mogu djelovati i u svojem susretu sa svijetom.

Namjera je ovog segmenta kroz metodologiju sagledati 
umjetničin rad kao organsku i relacijsku strukturu, istražiti 
moguće veze i dodire, uspostaviti relacije te izgraditi novu 
društvenu naraciju. U osnovi, postaviti dva pitanja: Što je 
političko? i Kako se političko proizvodi?

Shematski prikaz umjetničke 
prakse Andreje Kulunčić / 

Schematic representation of 
Andreja Kulunčić’s artistic practice





Methodology

——	 Methodology is a constituent element in Andreja 
Kulunčić’s artistic practice, with a strategic role. The 
procedures, methods and choice of the media are inseparably 
bound to the work and make up a portion of the transformative 
process at which the project aims. Specifically, the artist 
constantly seeks to find forms of life which oppose the 
mechanisms of social power and coercion and are aimed at 
a fairer society. The final section of the exhibition defines 
the methodological nodes of her work, demonstrating the 
strategic decisions and the reasons for their adoption.

The diagram presents ten works with connecting lines 
to the key topoi of socially engaged art, i.e., the forms of 
relationships which open up potential channels of change 
such as subjectivation, participation/collaboration, creating 
new political spaces, and others. The methods used by the 
author in this process are written on the lines.

The presented methods are not final analyses of works, 
but are rather offered to visitors as a tool with which they can 
also act in their contact with the world.

The goal of this segment is to perceive via methodology 
the artist’s work as an organic and relational structure, to 
explore possible connections and contacts, to establish 
relations, and to build a new social narration. Basically, to 
pose two questions: What is political? and How is the political 
produced?







155



156



157

Pa kako onda ne prisvojiti moć tijela i njihova djelovanja,
kako drugačije ispreplesti emancipatorske i političke mogućnosti 
umjetnosti, a pritom ne perpetuirati povijesnu i institucionalnu dinamiku 
moći?
(Bojana Kunst, Život umjetnosti: poprečne linije brige1)

——	 Započinjem ovaj tekst, u kojemu se želim osvrnuti na neke 
metodološke i strateške aspekte izložbe Činiti svijet boljim mjestom, pitanjem 
koje postavlja Bojana Kunst na stranicama knjige Život umjetnosti: poprečne 
linije brige. Ocrtavajući ujedno i kategorijalno polje vlastitog promišljanja, 
upotrebljavam to pitanje kao narativnu figuru kojom ulazim u temu in medias 
res, označujući odmah nužnost transformativne mogućnosti umjetnosti i 
zahtjev da razotkriva i destabilizira, a ne da proizvodi i perpetuira političke 
hegemonije.

U ophođenju sa svijetom valja imati na umu da su makropolitike 
rezultati kontingentne konstrukcije moći, a da su mehanizmi koji ih uređuju 
i normiraju, mehanizmi nasilja i pravnih i ekonomskih prisila.2 U takvoj 
konstelaciji, umjetnost mora, podsjeća nas Kunst, biti ta sposobnost koja 
može podnijeti razorni dodir svijeta i pritom iznalaziti alate i načine da 
ga se takvog kakvog ga poznajemo promijeni. Ovdje ona ne govori samo o 
uspostavljanju empatije, emocionalnosti ili naklonosti spram drugih bića, već 

	 1	 Kunst, B. (2023.) Život umjetnosti: poprečne linije brige. Ljubljana: Maska; Zagreb: 
Multimedijalni institut – MaMa: Kulturtreger – Booksa, str. 164.

	 2	 Ibid.

Izložba kao 
poetska politička 
intervencija

Irena
Bekić



158

o invencijama i praksama brige koje mijenjaju stvaranje umjetnosti, a koje se 
ne mogu ni etički ni estetički isključiti iz svijeta.3

Neovisno o ideji poetske invencije i intervencije u svijet, umjetnost 
uvijek djeluje iz područja vlastitih privilegija. Kada razvija prakse brige 
odražava asimetriju moći, jer briga jest relacija ugrađena u modus 
nejednakosti. Pa i onda kada jasno pokazuje da je se tiče, kada daje glas 
obespravljenima i prekarnima, kada istražuje oblike samoorganizacija ili 
edukacija, kada uspostavlja infrastrukturu tamo gdje je to sistem propustio4, 
umjetnost nije izvan politike, već je politika dio produkcije, distribucije i 
recepcije umjetnosti5. Ta je kontradikcija, kako piše Kunst, teška i neugodna, 
ali isprepletenost s prekarnim životima, dijalog i međuovisnost s bićima, 
etički je zahtjev umjetnosti.6

Pod dodirom umjetnosti i života brazda se liminalno polje. No nema 
svako preklapanje polja liminalni karakter niti je svaki prag nužno i prijelaz. 
Liminalnost, naime, podrazumijeva transformaciju, prelazak koji me čini 
drukčijom. Ali ne samo mene, ne samo moje polje definicije, već i ono 
preko čijega sam praga prešla. Samo u takvim prelascima sidri se klica 
nove društvenosti, rašivaju hegemonijske petlje, provociraju zabrane i 
uspostavljaju nove konstelacije.

S tog ću aspekta sagledati retrospektivnu izložbu Andreje Kulunčić 
Činiti svijet boljim mjestom. Želim pokazati da je riječ o izložbi kao poetskoj 
invenciji muzeološke paradigme, liminalno usidrenoj u sjecištu umjetničkog i 
neumjetničkih polja te da je kao takva odgovor na pitanje iz uvoda.

Drugim riječima, metodologijom kojom se koristi i osobitim praksama 
djelovanja – koje počivaju na metodama društveno angažirane umjetnosti 
– Kulunčić uspostavlja novi institucionalni dispozitiv. Najprije, ona mijenja 
uvriježeni status retrospektivne izložbe. Oduzima joj reprezentativnost jer 
vlastitom opusu pristupa kao radnom umjetničkom materijalu, što dopušta 
da se radovi rekomponiraju, da ulaze međusobno u odnose, da reflektiraju 
drukčije poglede. Pri tom ona ide i korak dalje povjeravajući svoj rad 
kustosicama koje ga grupiraju oko nekoliko problemskih linija. Istražujući 
svaka u svojem polju, pet kustosica gradi problemske setove ispuštajući ili 
naglašavajući pojedine aspekte radova ovisno o novim konstelacijama koje 
se žele uspostaviti. U toj horizontalnoj kolaboraciji kustosica, umjetnice, 
umjetničkih radova kao živih i promjenjivih konfiguracija te ljudi koji 
participiraju kao sukreatori/sukreatorice umjetničkog rada7, izložba koja 
nastaje transformativno je polje. Ono je transformativno i emancipacijsko 
jer pokreće procese subjektivacije kroz prakse djelovanja koje su suprotne 
neoliberalnim zahtjevima muzeja i umjetničke produkcije. Primjerice: 
dijeljeno autorstvo, zamućivanje vlastite autorske pozicije, djelovanje iz 
liminalnog polja te okupljanje i uključivanje praksi djelovanja onih prekarnih 
tijela koje je hegemonija uklonila s političkog obzora. Sve su to mikropolitike 

	 3	 Ibid.
	 4	 Ibid.
	 5	 Steyerl, H. (2012.) „Politika umjetnosti: Suvremena umjetnost i tranzicija prema 

postdemokraciji”, u: Zarez XIV/346, 22. studenoga 2012.
	 6	 Kunst, B. (2023.) Život umjetnosti: poprečne linije brige. Ljubljana: Maska; Zagreb: 

Multimedijalni institut – MaMa: Kulturtreger – Booksa, str. 167.
	 7	 Primjer je takve prakse rad Mikrosituacije zajedništva: stvaranje iskustva bivanja skupa 

u čijem nastanku i definiranju sudjeluju zajednice migrantskih radnika iz Filipina i 
Indonezije. Rad je zamišljen da tijekom pet mjeseci trajanja izložbe bude mjesto susreta i 
zajedničkog djelovanja lokalnih i migrantskih zajednica.



159brige koje afirmiraju ekonomije solidarnosti, jačanje životnih snaga, 
međuovisnost i povezivanje. Graditi izložbu na taj način znači uvesti u muzej 
nove imaginarije egzistencije.

A ako je muzej hegemonijski odraz, što (još) uvijek jest, onda govorimo i 
o intervenciji u dispozitiv.

Što je dispozitiv, Michel Foucault objasnio je u jednom intervjuu 
iz 1977.: „Tim imenom”, rekao je, „pokušavam naznačiti, prvo, odlučni 
heterogeni skup koji sadrži diskurse, institucije, arhitekturna rješenja, 
poretke, zakone, upravne mjere, znanstvene izjave, filozofske, moralne, 
humanističke tvrdnje, ukratko: kako rečeno tako i nerečeno; to su elementi 
dispozitiva. Sam dispozitiv je mreža koju možemo uspostaviti među tim 
elementima. (…) razumijem pod dispozitivom nekakvu, recimo, formaciju, 
čija je glavna funkcija u određenom povijesnom trenutku da odgovara nekoj 
nužnoj potrebi. Dispozitiv ima dakle dominantnu stratešku funkciju… Rekao 
sam da je dispozitiv u svojoj biti strateški, što pretpostavlja da je riječ o 
nekakvom manipuliranju odnosima sila, o nekom racionalnom i usklađenom 
interveniranju u te odnose sila s namjerom da ih u određenoj mjeri razvijemo, 
blokiramo, možda utvrdimo, upotrijebimo itd. Dispozitiv se dakle uvijek 
upisuje u igru sila, isto tako svagda se drži jednoga ili više rubova znanja 
što nastaju iz dispozitiva, ujedno ga uvjetujući. To je dispozitiv: strategije 
odnosa sila koji podupiru te tipove znanja i tim su tipovima poduprte.”8 
Navodim ovaj poduži citat da bih ukazala na kompleksnu prirodu dispozitiva, 
na njegovu stratešku funkciju, političku agendu i neki vid povratno-posvojne 
uvjetovanosti.

Kada s tim na umu govorim o izložbi Činiti svijet boljim mjestom 
kao o invenciji muzejskog dispozitiva, tada mislim na stratešku odluku 
autorice da radikalnim postupcima promijeni taj dispozitiv, proizvodeći 
ujedno rupture u mreži moći koja ga podržava i njime je podržana. Budući 
da zahvaćaju aktualne društvene konstelacije, ti se procesi i djelovanja 
odvijaju na rubovima umjetničkog i neumjetničkih polja. Dotiču se, iskrzavaju, 
preklapaju i utječu jedan u drugoga pa umjetnički rad ili proces uvijek pripada 
umjetnosti onoliko koliko joj i ne pripada ili, kako kaže Jacques Rancière, 
umjetnost je umjetnost u onoj mjeri u kojoj je i nešto drugo doli umjetnosti.9

Spoj umjetnosti i života spoj je mnogih nejednakosti. Zato je važno koji 
su načini i linije brige kroz koje umjetnost artikulira, politizira i iskušava ta 
prožimanja.10

Činjenica da društvo dopušta da su neki životi ontološki neživljivi, 
dok su drugi privilegirani da budu dobri duboko je uznemirujuća. Kao da je 
življivost diferencijalni kriterij po kojima su neki životi vrijedni i vrednovani, a 
neki tek tinjaju u ontološkoj sjeni. Prekarni, odbačeni, neožaljivi. Jasno je da 
nema prirodnog principa po kojemu bi neka tijela bila društveno i ekonomski 
privilegirana za razliku od drugih kojima su uskraćene mogućnosti. Ipak, 
ona izazivaju zazor, nečitljiva su, odbaciva, a njihova se smrt ne zapaža niti 
će se nad njom žaliti.11 No bilo bi pogrešno, upozorava nas Judith Butler, na 

	 8	 http://pescanik.net/sto-je-dispozitiv/, pristupljeno: 20. travnja 2025.
	 9	 Ranciere, J. (2009.) Aesthetics and Its Discontents, Cambridge: Polity Press.
	 10	 Kunst, B. (2023.) Život umjetnosti: poprečne linije brige. Ljubljana: Maska; Zagreb: 

Multimedijalni institut – MaMa: Kulturtreger – Booksa, str. 160.
	 11	 Zaharijević, A. (2020.) Život tela. Politička filozofija Džudit Butler. Novi sad: Akademska 

knjiga, str. 300.
		  Odlomci koji slijede dijelom se oslanjaju na predgovor Bekić, I.: „Okupljena tijela: Svako JA 



160

živote isključenih gledati kao na depolitizirane forme djelovanja, previdjeti 
da su sfere pojavljivanja koje se ne podudaraju s političkim prostorima 
moći također političke ako postoji netko tko govori i netko tko sluša.12 Tada i 
kuhinje, podrumi, dvorišta postaju prostori djelovanja moći okupljenih tijela.

To je modalitet koji preuzima Andreja Kulunčić. Tinejdžerke 
trudnice u Engleskoj, bosanski radnici u Sloveniji, migranti u Austriji, 
strani radnici u Hrvatskoj, radnici bez papira u Švicarskoj, otpuštene 
radnice najvećega trgovačkog lanca u Hrvatskoj, osobe nenormativnih 
identiteta, žene, sindikalni borci i borkinje, političke zatvorenice samo su 
neki od mnogobrojnih čiji nevidljivi, neprivilegirani životi markiraju globalni 
svijet. Primjenjujući metode iz raznih disciplina, objedinjenih u društveno 
angažiranoj umjetničkoj praksi, Kulunčić ih uvodi u javni prostor muzeja 
koji se u jeci njihovih potisnutih glasova transformira u politički forum. 
Muzej postaje mjesto okupljenih tijela prekarnih ljudi koji su društvenim 
konsenzusom onemogućeni u djelovanju, a publika je pozvana na bliski 
susret, na osluškivanje, sudjelovanje, na kolaboraciju s njima i preuzimanje 
zajedničkog rizika da se suprotstavi svijetu u kojem su neki privilegirani, a 
drugi svedeni na preživljavanje. U takvoj konstelaciji, u zajedničkom istupu 
ranjivih i privilegiranih tijela, u dijalektici odnosa koja je čvornata i teška, 
stvara se polje djelovanja. Pri tome se valja prisjetiti riječi Judith Butler 
kada kaže da je individualna borba, smještena u jedno singularno tijelo, 
potencijalno uvijek suicidalna (sjetimo se samo Antigone!) i da preživljavamo 
onda kada smo u zajednici, kada postoje i drugi koji podržavaju naše pravo 
i da je svako individualno djelovanje, svako JA u onoj mjeri političko u kojoj 
proizvodi neko MI.13

Tako i ovdje, Andreja Kulunčić poziva publiku da prolaskom kroz 
radove ili sudjelovanjem u njima sluša glasove drugih i da bude solidarna. 
Ona pred sve nas, uključujući obezvlaštene i povlaštene, sebe i instituciju 
muzeja, stavlja zahtjevni zadatak da uvažavanjem ranjivih tijela razgrnemo 
vlastite predrasude i proniknemo u sebe same. Još važnije, da preuzmemo 
zajednički rizik suprotstavljanja svijetu u kojem je normativno da su 
neki životi privilegirani, a neki svedeni na puko preživljavanje s ukinutom 
mogućnošću djelovanja. Naučiti da živimo zajedno i ravnopravno, ne pristati 
na podčinjavanje ikoga i ičega, čini se jedina mogućnost da naš svijet koji je u 
krizi opstane.

U susretu s institucijom, mogli bismo taj zahtjev formulirati 
parafrazirajući naziv izložbe, mogli bismo uzviknuti: Učinimo muzej 
antihegemonijskim mjestom! Nastojanja u tom smjeru ujedno bi pružila 
odgovor na pitanje „Kako drugačije ispreplesti emancipatorske i političke 
mogućnosti umjetnosti i kako ne perpetuirati povijesnu i institucionalnu 
dinamiku moći?”

postaje neko MI”, za izložbu MI: GLASOVI koja se održala u Modernoj Galeriji, JU Muzeji i 
galerije Podgorice, Podgorica, Crna Gora (21. prosinca 2023. – 31. siječnja 2024.).

	 12	 Butler, J. (2015.) Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Harvard University 
Press. str. 78.

	 13	 Zaharijević, A. (2020.) Život tela. Politička filozofija Džudit Butler. Novi sad: Akademska 
knjiga, str. 293–294.



161

Then how do we not appropriate the power of the bodies and their actions,
how do we intertwine the emancipatory and political potential of art in 
a different manner, without perpetuating the historical and institutional 
dynamics of power?
(Bojana Kunst, The Life of Art: Transversal Lines of Care1)

——	 I begin this text, in which I seek to address certain methodological and 
strategic aspects of the exhibition To Make the World a Better Place, with the 
question posed by Bojana Kunst in her book The Life of Art: Transversal Lines 
of Care. While also outlining the categorial field of my own deliberation, I use 
this question as the narrative figure with which I enter the subject in medias 
res, by immediately marking the necessity of the transformative possibilities 
of art and the demand that it expose and destabilise instead of produce and 
perpetuate political hegemonies.

When dealing with life, we should bear in mind that macro-policies are 
the result of a contingent construction of power, while the mechanisms that 
regulate and standardise them are those of violence and legal and economic 
coercion.2 In this constellation, art—as Kunst reminds us—must be the very 
ability that can endure the world’s destructive touch and simultaneously find 
the tools and manners to change the world as we know it. Here, she does 
not speak merely of establishing empathy, emotionality or affection towards 

	 1	 Kunst, B. (2023) Život umjetnosti: poprečne linije brige. Ljubljana: Maska; Zagreb: 
Multimedijalni institut – MaMa: Kulturtreger – Booksa, p. 164.

	 2	 Ibid.

An exhibition as 
a poetic political 
intervention

Irena
Bekić



162

other beings, but rather of the inventions and practices of care which change 
the creation of art, and which cannot be excluded from the world ethically or 
aesthetically.3

Regardless of the idea of poetic invention and intervention in the 
world, art always operates from the fields of its own privileges. When 
developing the practices of care, it reflects the asymmetry of power, since 
care is indeed a relation incorporated into the mode of inequality. And even 
when she clearly shows that it concerns her, when she is giving a voice to 
the disenfranchised and the precarious, when she explores the forms of 
self-organisation or education, when she establishes infrastructure where 
the system failed to do so,4 art is not beyond politics; rather, politics is part 
of the production, distribution, and reception of art.5 This contradiction, as 
noted by Kunst, is difficult and unpleasant; however, the entanglement with 
precarious lives, the dialogue and interdependency between beings is the 
ethical demand of art.6

A liminal field furrows under the touch of art and life. However, not 
every overlap has a liminal character and not every threshold is necessarily 
a passage. Specifically, liminality implies transformation, a transition that 
makes me different. But not only me, not only my field of definition, but 
rather the one whose threshold I crossed. It is only in such transitions 
that the sprout of new sociability is anchored, that hegemonic loops are 
unstitched, that prohibitions are provoked, and new constellations are 
established.

This is the aspect from which I will consider the retrospective 
exhibition by Andreja Kulunčić To Make the World a Better Place. I seek to 
show that this is an exhibition as a poetic invention of the museological 
paradigm that is liminally anchored in the intersection of the artistic and 
non-artistic fields, and that it is as such an answer to the question posed in 
the introduction.

In other words, with the methodology she uses and with particular 
practices of action—which rest on the methods of socially engaged art—
Kulunčić establishes a new institutional dispositive. First, she changes 
the established status of a retrospective exhibition. She deprives it of 
representativity since she treats her own oeuvre as working art material, 
which allows for the works to be recomposed, to enter into relationships with 
one another, to reflect different views. Thereby she goes one step further 
and entrusts the curators with her work, who in turn group it around several 
problemic lines. Each exploring within her own field, the five curators build 
problemic sets by omitting or highlighting particular aspects of the works, 
depending on the new constellations that are sought to be established. In 
this horizontal collaboration between the curators, the artist, the artworks 
as living and variable configurations, and the people who participate as 
cocreators of the artwork,7 the exhibition that develops is a transformative 

	 3	 Ibid.
	 4	 Ibid.
	 5	 Steyerl, H. (2012) “Politika umjetnosti: Suvremena umjetnost i tranzicija prema 

postdemokraciji,” in: Zarez XIV/346, 22 November 2012.
	 6	 Kunst, B. (2023) Život umjetnosti: poprečne linije brige. Ljubljana: Maska; Zagreb: 

Multimedijalni institut – MaMa: Kulturtreger – Booksa, p. 167.
	 7	 An example of such practice is the work Micro-Situations of Togetherness: Creating 

the Experience of Being Together, in the creation and definition of which partake the 
communities of migrant workers from the Philippines and Indonesia. The work is 



163field. The latter is transformative and emancipatory since it initiates the 
processes of subjectivation through practices of action that oppose the 
neoliberal demands of the museum and the artistic production. To name 
a few: shared authorship, the blurring of own authorial position, operating 
from the liminal field, and gathering and including the practices of action 
of the very precarious bodies removed from the horizon by hegemony. All of 
these are the micro-policies of care that affirm the economies of solidarity, 
the consolidation of vitalities, the interdependency, and the affiliation. To 
build an exhibition in this manner means to introduce into the museum new 
imaginaria of existence.

And if a museum is a hegemonic reflection, which it (still) is, then we 
are also talking about an intervention in the dispositive.

The notion of the dispositive was explained by Michel Foucault in 
a 1977 interview: “What I am trying to pick out with this term,” he said, “is, 
firstly, a thoroughly heterogenous ensemble consisting of discourses, 
institutions, architectural forms, regulatory decisions, laws, administrative 
measures, scientific statements, philosophical, moral and philanthropic 
propositions – in short, the said as much as the unsaid. Such are the 
elements of the dispositive. The dispositive itself is the system of relations 
that can be established between these elements. (…) I understand by 
the term “dispositive” a sort of – shall we say – formation which has as its 
major function at a given historical moment that of responding to an urgent 
need. The dispositive thus has a dominant strategic function. I am saying 
that the dispositive is essentially strategic, which implies that this is a 
sort of manipulation of the relations of power, a rational and harmonised 
intervention in these relations of power with the intention of developing 
them to a certain extent, blocking them, perhaps defining them, using them, 
etc. Hence, the dispositive is always inscribed into the play of forces, and 
is always constantly holding onto one or more margins of knowledge that 
emerge from the dispositive and simultaneously condition it. This is the 
dispositive: the strategies of the relations of powers that support these 
types of knowledge and are in turn supported by these types.”8 I lay out this 
lengthy quote so as to indicate the complex nature of the dispositive, its 
strategic function, political agenda, and the aspect of possessive-reflexive 
conditionality.

Bearing this in mind, when I speak of the exhibition To Make the World 
a Better Place as an invention of the museum dispositive, I mean the author’s 
strategic decision to change this dispositive with radical procedures, 
simultaneously producing ruptures in the network of power that supports it 
and is supported by it. Since they encompass topical social constellations, 
these processes and actions proceed at the margins of the artistic and non-
artistic fields. They touch, chafe, overlap and flow into each other; hence, the 
artistic work or process always belongs to art as much as it does not belong 
to it or, to quote Jacques Rancière, art is art to the extent to which it is also 
something else besides art.9

conceived so that it serves as the site of gathering and joint action of local and migrant 
communities over the five-month duration of the exhibition.

	 8	 http://pescanik.net/sto-je-dispozitiv/ (accessed on 20 April 2025)
	 9	 Ranciere, J. (2009) Aesthetics and Its Discontents, Cambridge: Polity Press.



164

The connection between art and life is a connection of many 
inequalities. Therefore, it is important to identify the manners and lines of 
care through which art articulates, politicises, and tests these permeations.10

The fact that society allows for the ontological unviability of some lives, 
while others are privileged to be good is deeply disturbing. It is as if viability 
is a differential criterium by which some lives are valuable and valued, while 
some merely smoulder in the ontological shadow. The precarious, discarded, 
non-regrettable. It is clear that there does not exist a natural principle by 
which certain bodies would be socially and economically privileged, unlike 
the others who were denied possibilities. However, they provoke repugnance, 
they are illegible, discardable, while their death goes unnoticed and will 
not be mourned.11 However, it would be wrong—as we are warned by Judith 
Butler—to regard the lives of the excluded as depoliticised forms of action, 
to foresee that the spheres of appearance that do not coincide with political 
spaces of power are also political as long as there is someone who talks and 
someone who listens.12 In that case, even the kitchens, the basements, the 
yards become spaces of action of power of the gathered bodies.

This is the modality overtaken by Andreja Kulunčić. Pregnant teenagers 
in England, Bosnian workers in Slovenia, migrants in Austria, foreign workers 
in Croatia, the sans papiers in Switzerland, terminated workers of Croatia’s 
largest department store chain, persons with non-normative identities, 
women, union activists, women political prisoners – they are just some 
of the many whose invisible, unprivileged lives mark the global world. By 
applying the methods from various disciplines consolidated in socially 
engaged artistic practice, Kulunčić ushers them to the public space of 
the Museum, which transforms into a political forum in the echo of their 
repressed voices. The Museum becomes the place of the gathered bodies of 
precarious individuals who are prevented from action by social consensus, 
while the audience is invited to a close encounter, a listening, a participation, 
a collaboration with them, and a taking of the shared risk of confronting the 
world in which some are privileged, while others are reduced to survival. 
It is in such constellation, in this collective step forward of vulnerable and 
privileged bodies, in the relationship dialectics that is knotted and arduous, 
that a field of action is created. Thereby we should recall the words of Judith 
Butler, who says that an individual struggle located in a singular body is 
always potentially suicidal (Antigone comes to mind!) and that we survive 
when we are in a community, when there are also others who support our 
right, and that every individual action, every “I” is political to the extent to 
which it produces a “WE”.13

Thus, here too, Andreja Kulunčić invites the audience to go through the 
works or participate in them, thereby listening to the voices of others and 

	 10	 Kunst, B. (2023) Život umjetnosti: poprečne linije brige. Ljubljana: Maska; Zagreb: 
Multimedijalni institut – MaMa: Kulturtreger – Booksa, p. 160.

	 11	 Zaharijević, A. (2020.) Život tela. Politička filozofija Džudit Butler. Novi Sad: Akademska 
knjiga, p. 300.

		  The excerpts that follow partially rely on the foreword by Bekić, I.: “Okupljena tijela: 
Svako JA postaje neko MI” for the exhibition MI: GLASOVI, held at the Modern Gallery 
within the public institution Museums and Galleries of Podgorica, Podgorica, Montenegro 
(21 December 2023 – 31 January 2024).

	 12	 Butler, J. (2015) Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Harvard University 
Press, p. 78.

	 13	 Zaharijević, A. (2020) Život tela. Politička filozofija Džudit Butler. Novi Sad: Akademska 
knjiga, pp. 293–294.



165exercising solidarity. Before all of us—including the disenfranchised and the 
privileged ones, herself and the institution of the Museum—she presents the 
challenging task of pushing away our own prejudices and to fathom ourselves 
by acknowledging vulnerable bodies. More importantly, to take the shared 
risk of confronting the world in which some lives are privileged by default, 
while others are reduced to mere survival with an abolished possibility of 
action. It seems that our only chance for the survival of our world in crisis is 
learning to live together and as equals, and not to agree to the subjugation of 
anyone and anything.

When facing an institution, we could formulate this demand by 
paraphrasing the exhibition title, we could cry out: Let us make the museum 
an antihegemonic site! Endeavours in that direction would also provide 
an answer to the following question: “How else do we intertwine the 
emancipatory and political possibilities of art, and how do we not perpetuate 
the historical and institutional dynamics of power?”



166Andreja Kulunčić, Zagreb, 2025



167

——	 Rad Andreje Kulunčić permanentno izlazi izvan i preko autonomnog ili 
zatvorenog polja medijski koherentne visoke i tržišno motivirane umjetnosti. 
Mikro i makro društvenim eksperimentima i njihovim indeksiranjem ulazi 
u heterogene prostore svakodnevnoga kontradiktornog i antagonističkog 
lokalnog, ali i globalnog izvođenja, održavanja, konfrontiranja, čulno-tjelesnog 
doživljaja i, svakako, refleksivnog razumijevanja aktualnih oblika života od 
pojedinke/pojedinca, obitelji, susjedstva, ali i radničkih, etničkih, migrantskih 
i rodnih te klasnih društvenih mikrostruktura. Stoga se može reći da je 
rad Andreje Kulunčić izveden u dinamičnim kontekstima koji se istodobno 
razvijaju modalitetima umjetničkog rada imenovanog kao postmedijska 
umjetnost, nemedijska umjetnost i angažirana umjetnost.

Postmedijska umjetnost u njezinu umjetničkom radu – formalno1 – 
označava usmjeravanje konkretnoga umjetničkog rada prema istodobnoj 
i provokativnoj upotrebi povezanih, a često sasvim različitih vizualnih, 
medijskih, bihevioralnih, interaktivnih i participatornih javnih činova, akata 
i izvedbi: akcija, aktivističkih učinaka, performansa, site-specific situacija, 
plakata, videoprojekcija i instalacija, konceptualno strukturiranih izložbi, 
multidisciplinarnih projekata, radionica, mikro ili makro geopolitičkih 
situacija.2 Za Andreju Kulunčić različiti hibridni i deontologizirani 
mediji, tj. nemediji3 sredstvo su ili živ krajolik izvođenja i prenošenja 

	 1	 Usp. Rosalind Krauss: „The Post-Medium Condition”, u: Perpetual Inventory. Cambridge 
Mass.: The MIT Press, 2010., 1.

	 2	 Usp. Andreja Kulunčić: Art for Social Changes / Umjetnost za društvene promjene. Zagreb: 
MAPA, 2018.

	 3	 Usp. Craig Dworkin: „The Logic of Substrate”, u: No Medium. Cambridge Mass., 2013., 30.

Osjećati se bitno  
u odnosu na svijet
Eksperimentalni  
oblici života:  
Andreja Kulunčić

Miško 
Šuvaković



168

umjetničkog rada, ali ne i njegov sam ciljni smisao. Za nju je ciljni smisao 
umjetničkog istraživanja, eksperimenta i djelovanja ulazak u područje 
društvenih ili individualnih oblika života i njihove promjene i emancipacije: 
samoprepoznavanja, oslobođenja, samopoštovanja i preuzimanja ili 
generiranja individualnoga i kolektivnoga iznimnog mjesta u svijetu. Ona 
zastupa bitno postavljenu političku tezu da je svako ljudsko stvorenje 
izniman subjekt koji zahtijeva pažnju, bavljenje i slobodu odluke, tj. izbora 
modaliteta oblika života.

Postmedijska umjetnost u njezinu umjetničkom radu – izvan formalnih 
odrednica na razini aktiviranja oblika života4 – zato označava eksperimentalno 
angažirane i etičko-politički motivirane činove i učinke na vrlo različite 
antagonističke i kontradiktorne pojavnosti i odnose ljudskog života u cilju 
društvene promjene, emancipacije, oslobođenja i provociranja osjetilno-
osjećajnog reagiranja na sam život i njegove društvene formate. Njezin je cilj 
da omogući sebi, sudionicima projekata i pozvanim lokalnim zajednicama 
da se osjećaju „bitnima za svijet”5, tj. odgovornima za nadolazeće i ostvarive 
oblike života. Pokretanje uvjeta i učinaka odgovornosti jest egzistencijalno-
kritičko provociranje i prevladavanje suvremene otuđene pozicije pasivnog 
radnika, neutralnog sugrađanina, sivog birokrata ili skrivenog susjeda, 
odnosno participanta/participantice u kreativnim industrijama i reality kulturi 
potrošačkog kapitalizma. Time Andreja transparentno i radikalno odbija 
očekivane efekte „spektakla u suvremenoj umjetnosti” te ukazuje na važnost 
osjećajnog, empatičnog, aktivnog, interaktivnog i sudioničkog događaja 
(event), čime utječe na bitnu promjenu čulne, afektivne i konceptualne 
karakterizacije suvremene publike vizualnih umjetnosti. Njezinim projektima 
– naprimjer Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj pomognete (2019. – 
2022.) ili Stvaranje iskustva bivanja skupa: mikrosituacije zajedničkog (2025.) 
– suvremena publika, u različitim režimima djelovanja, postaje sudionik, 
koautor i akter događaja koji mora restrukturirati svoju čulnost, tjelesnu 
prisutnost, pa i samosvijest/svijest ovisno o identifikacijskim, etičkim i 
političkim dvojbama, odlukama i izabranim rješenjima u stvarnoj i konkretnoj 
svakodnevici. Tad se mijenja status i funkcija publike. Publiku više ne čine 
pasivni estetski motivirani gledatelji i gledateljice, već akteri u životnim 
situacijama te u interaktivnim događajima, tj. u suradnji i sudioništvu. Riječ 
je o različitim režimima ljudskih odnosa i njihovih mikrooblika i makrooblika 
života. Umjetnica nas – suradnike i sudionike ili aktere – vodi prema bitnoj 
napetosti, dijalektici kolektivnog-kao-društvenog i individualnog-kao-
posebnog, iznimnog, drugačijeg, stranog ili traumatiziranog, uklopljenog ili 
izoliranog u društvu i neposrednom društvenom okružju. Andreja Kulunčić 
tu je situaciju opisala u jednom intervjuu sljedećim riječima: „Svi moji radovi 
se na kraju vraćaju pojedincu. Uvijek se iznova pitam, što je s ovim ili s onim 
pojedincem? Da bi se ispostavilo da ima 60 000 takvih pojedinaca, ili 100 000, 
ili milijun. Ispostavi se da je takav pojedinac ispao iz priče zato što je žena, ili 
zato što je Musliman, ili zato što je ostao na cesti jer se zatvorila robna kuća 
ili tvornica.”6

	 4	 Usp. Félix Guattari: „Entering the Post-Media Era”, prijevod: David L. Sweet, Chet Wiener. 
New York, 1996., 106–111.

	 5	 Usp. Jean-Paul Sartre: „Angažovana književnost”, u: Vjekoslav Mikecin: Marksizam i 
umjetnost II. Beograd: IC Komunist, 1976., 329.

	 6	 Andreja Kulunčić u intervjuu s Vesnom Vuković: „Preslagivanje odnosa, promjena relacija”, 
online: kulturpunkt.hr, siječanj 2010.



169Andreja Kulunčić djelovanje postavlja kao specifičan umjetnički 
istraživački i eksperimentalni rad (labour) koji vodi prema identificiranju, 
provociranju, aktiviranju i preobražaju zatečenih oblika života u suvremenom 
totalizirajućem kapitalističkom svijetu. Suvremeni kapitalistički svijet 
okarakteriziran je ekspanzivno-brutalnim tržištima, traumatičnim 
ekonomskim krizama, ubrzanim globalnim inflacijama, neočekivanim ratnim 
opasnostima, privatnim i javnim rodnim nasiljem, virusnim epidemijama i 
pandemijama, vlasničkim tranzicijama, nasilnim zatvaranjima poduzeća, ali 
i masovnim migrantskim kretanjima, unajmljenim uslužnim slabo plaćenim 
radom, formiranjem neliberalnih država te destabilizacijom tradicionalnih 
ili običajnih oblika života za lokalno stanovništvo; i za političke, ekonomske 
i kulturalne migrante. Ovo su sasvim nove situacije u politici i egzistenciji 
Zapada te odnosa Zapada i globalnih asimetričnih kultura Drugog i Trećeg 
svijeta. Asimetrije su umnožene.

Andreji Kulunčić stoga je potreban umjetnički eksperiment kao 
dinamični aparat destabilizacije državnih, kulturalnih, umjetničkih i 
društvenih praksi nadzora, kontrole i traumatičnog upravljanja kolektivnim 
i individualnim životima. Presudno je pitanje kako pomoći traumatiziranom 
ljudskom subjektu i ljudskoj zajednici. Odnosno, retorički pojačano: Kako 
spasiti ljude od njih samih i, dramatičnije, od nadređenih nadstruktura, 
hiperobjekata7, izvršnih aparata moći i nedodirljivih, a korumpiranih 
institucija izvršne moći?

Umjetnički eksperiment, s jedne strane, ukazuje na moguće 
alternativne modele interakcije između različitih i često suprotstavljenih 
oblika života te, s druge strane, eksperiment na osnovi kognitivnog 
povezivanja intuicija, slučaja, naddeterminacija i društvenih antagonističkih 
uvjeta otvara mogućnosti za izbjegavanje sputavanja zasnovanog na 
primarnim racionalnim i pragmatičnim tehnikama društvenog nadzora, 
kontrole i upravljanja.

Zamisao angažiranih alternativnih mikropraksi između društva 
i individualnosti postala je bitna. Eksperiment primarno ne znači 
institucionalno ili idealno laboratorijsko protokolarno istraživanje, već, 
prije svega, istraživanje, testiranje i konstruiranje nesigurnih i izazovnih 
mogućnosti za singularne ili pluralne epistemologije, intenzivne afekte i 
iskustvene razmjene unutar hibridnih, a konfrontiranih polja suvremenosti. 
Naprimjer, dok znanstvena eksperimentalna tehnika/tehnologija u prirodnim, 
tehničkim, društvenim ili medicinskim znanostima vodi prema novim i 
drugačijim ontologijama ili morfologijama stvarnosti te njihovim provjerljivim 
i upotrebljivim zastupnicima; eksperimentalna angažirana umjetnost 
motivira i vodi prema permanentnoj nesigurnoj i riskantnoj promjeni te 
njezinoj refleksiji o općem ili singularnom smislu čulnog/tjelesnog doživljaja 
(Maloljetnička trudnoća, 2004.), društvenog učinka (NAMA: 1908 zaposlenika, 
15 robnih kuća, 2000.) i, svakako, individualnog učinka, traga i sjećanja kao 
centriranoga ili decentriranoga ljudskog povezivanja osjećaja, iskustva 
i znanja. Tu je bitna njezina umjetnička intuitivna pretpostavka da se 
„život” preobražava i angažira kao „ljudski život”8 unutar beskrajno složene 

	 7	 Usp. Timothy Merton: „A Quake in Being”, u: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after 
the End of the World. Minneapolis, London: 2013., 19.

	 8	 Usp. Thomas Hirschhorn: „Letter to Hervé Laurent and Nathalie Wetzel (Regarding the 
Deleuze Monument)”, u: Lisa Lee, Hal Foster (ur.): Critical Laboratory. The Writings of 
Thomas Hirschhorn. Cambridge Mass.: The MIT Press, 2013., 213.



170

kontradiktorne i antagonističke, a neizbježne stvarnosti (Radionice i intervjui 
u okviru istraživanja o kreativnim zajednicama, 2011.).

Umjetnički eksperiment danas neće više biti sam, čist ni idealan 
umjetnički eksperiment zatvoren u koherentnu opnu estetskog materijala, 
medija ili estetskog učinka. Eksperiment je uvijek nova i iznenađujuća vrsta 
složenog, dinamičnog i procesualnog „asamblaža” (agencement, assemblage) 
u kojem se suočavaju, konfrontiraju, ukrštaju i povezuju društveni ili politički 
eksperiment, etički eksperiment, eksperiment s različitim režimima ljudskoga 
individualnog i kolektivnog ponašanja, disciplinarni eksperiment između 
umjetnosti kao produkcije i umjetničke autoteoretizacije kao konceptualne, 
a zatim i diskurzivne refleksije uvjeta, okolnosti, situacija, događaja i 
učinaka produkcije kao angažirane prodorne intervencije. U takvim uvjetima 
prepoznati, identificirani ili generirani oblici života postaju eksperimentalni 
aparati kojima se mijenja prisutnost u svijetu i koji se mijenjaju u interakciji sa 
svijetom. Andrejin je rad u svojoj biti višesmjeran i zasnovan na sučeljavanju 
kontroliranih i nekontroliranih parametara: konflikt slobodnih oslobađajućih 
intuicija i društvenih represivnih te traumatičnih nužnosti.

Ono što rad Andreje Kulunčić pritom čini posebnim jest preuzimanje 
odgovornosti za vlastiti rad, za djelovanje u određenoj društvenoj skupini i 
za djelovanja u odnosu na globalne kontradikcije i antagonizme stvarnoga i 
zamišljenoga pluralnog čovječanstva. Ali bitan je i njezin poziv suradnicima, 
sudionicima, aktiviranoj publici da preuzme odgovornost za svoje djelovanje, 
nedjelovanje, pristupanje ili bijeg.

Između stvarnog „prostora” za eksperiment i zamišljenog ili 
imaginacijom konstruiranog modela reprezentacija kao fikcionalnih ili 
pretpostavljenih uvjeta eksperimenta uspostavljen je riskantan i izazovan, 
tj. kritičan odnos. Kritičan znači ruban odnos. Riječ je o otvorenom 
povezivanju mogućnosti za istraživanje i eksperimente unutar društvenih 
procesa koje subjekt – umjetnica AK uvodi u igru postajući istraživačica i 
eksperimentatorica, ali i stvoriteljica dijagrama, mape dijagrama, atlasa 
ili arhiva zabilježenoga, dokumentiranoga i klasificiranoga ljudskog 
iskustva. Premda, ne može se zanemariti ni sasvim singularna – liberalna 
– memorija samog njezina aktivnog i angažiranog tijela, kao ni tijela 
pojedinačnog sudionika ili promatrača. Tijelo umjetnice ili tijelo sudionika 
kao publike i suradnika ipak nešto pamti, a možda i sve. To što se pamti 
biva uvedeno i prevedeno u konceptualne kodove i afektivne agente 
društva/kulture i povijesti umjetnosti kao svjedočanstva „vibrantnog”9 
(pokretnog, transformacijskog, energetiziranog), „plastičnog” (permanentnim 
promjenama dostupnog), „kristaliziranog” (na trenutak izdvojenog i 
indeksiranog te klasificiranog kao podatak za budućnost), „raspršenog 
eksplozijom” (distribuiranog u svijetu čulnih razmjena) i „riskantnog”: 
otvorenosti neočekivanom, iznenadnom, transgresivnom, ali bitnom u svijetu 
koji nije jednom zauvijek zadan.

Intuicije Andreje Kulunčić zato su nužne. Intuicije kao pokretači i 
aparati rizičnoga umjetničkog/političkog/etičkog eksperimenta sugeriraju 
vrtoglavicu, kristalizaciju i borbu za transparentnost etičkih, političkih i 
životvornih odluka i na njima zasnovanih izvedbi među ubrzanim i napetim 
oblicima života.

	 9	 Usp. Jane Bennett: „Preface”, u: Vibrant Matter / A Political Ecology of Things, Durham, 
London: Duke University Press, 2010., viii.



171

——	 The oeuvre of Andreja Kulunčić permanently steps out and beyond 
the autonomous or closed field of the media-coherent high and market-
motivated art. With micro and macro social experiments and their indexing, 
she enters the heterogenous spaces of everyday contradictory and 
antagonistic local, but also global performance, happening, confrontation, 
sensory-physical experience, and naturally, reflective understanding of 
topical forms of life like an individual, a family, a neighbourhood, but also 
the workers’, ethnic, migrant, gendered, and class social microstructures. 
Therefore, we can say that Andreja Kulunčić’s oeuvre is executed in dynamic 
contexts which simultaneously develop with the modalities of artistic activity 
termed as post-media art, non-media art, and engaged art.

The post-media art in her artistic activity formally1 denotes the 
direction of a concrete artwork towards the simultaneous and provocative 
use of interrelated, albeit often quite different visual, media, behavioural, 
interactive and participatory public actions, acts, and performances: 
actions, activist effects, performances, site-specific situations, posters, 
video screenings and installations, conceptually structured exhibitions, 
multidisciplinary projects, workshops, and micro or macro geopolitical 
situations.2 To Andreja Kulunčić, the different hybrid and deontologised 
media, i.e., non-media3 are the tool or a lively landscape of performing and 

	 1	 Cf. Rosalind Krauss: “The Post-Medium Condition,” in: Perpetual Inventory. Cambridge 
Mass.: The MIT Press, 2010, 1.

	 2	 Cf. Andreja Kulunčić: Art for Social Changes / Umjetnost za društvene promjene. Zagreb: 
MAPA, 2018.

	 3	 Cf. Craig Dworkin: “The Logic of Substrate,” in: No Medium. Cambridge Mass., 2013, 30.

To Feel Essential 
in Relation to the 
World
Experimental forms 
of life: Andreja 
Kulunčić

Miško 
Šuvaković



172

conveying an artwork, but not its very target meaning. To her, the target 
meaning of artistic research, experimentation and activity is the entering 
into the field of social or individual forms od life and their change and 
emancipation: self-recognition, liberation, self-respect, and assuming or 
generating an individual or collective exceptional place in the world. She 
represents the essentially set political thesis that each human being is an 
exceptional subject that requires attention, engagement and freedom of 
decision, i.e., choosing the modality of the form of life.

	 The post-media art in her artistic activity—beyond the formal 
determinants at the level of activating the forms of life4—therefore denotes 
experimentally engaged and ethically-politically motivated acts and effects 
on quite different antagonistic and contradictory phaenomena and relations 
of the human life with the aim of social change, emancipation, liberation, 
and provocation of sensory-emotional reaction to life itself and its social 
formats. Her goal is to enable herself, the project participants and the 
invited local communities to feel “essential for the world,”5 i.e., responsible 
for the forthcoming and achievable forms of life. The initiation of conditions 
and effects of responsibility is the existential-critical provocation and 
overcoming of contemporary alienated position of a passive worker, a neutral 
fellow citizen, a grey bureaucrat or a hidden neighbour, i.e., a participant 
in creative industries and the reality culture of consumer capitalism. 
Andreja therewith transparently and radically rejects the expected effects 
of “spectacle in contemporary art” and indicates the importance of an 
emotional, empathic, active, interactive and participatory event, whereby 
she influences the essential change of sensory, affective and conceptual 
characterisation of the contemporary audience of visual arts. In her 
projects—e.g., You Betrayed the Party Just When You Should Have Helped It 
(2019–2022) or Micro-Situations of Togetherness: Creating the Experience of 
Being Together (2025)—the contemporary audience become participants, 
coauthors and actors of events in different regimes of activity, and must 
restructure their sensuousness, their bodily presence, and even their (self-)
awareness depending on the identification, ethical and political doubts, 
decisions and chosen solutions in real and concrete everyday life. The 
status and function of the audience is then changed. The audience is no 
longer comprised of passive, aesthetically motivated spectators, but rather 
of actors in life situations and interactive events, i.e., in collaboration and 
participation. These are the different regimes of human relationships and 
their micro- and macro-forms of life. The artist leads us—the collaborators 
and participants or actors—towards the essential tension, the dialectics of 
collective-as-social and individual-as-special, exceptional, different, foreign 
or traumatised, incorporated or isolated in the society and the immediate 
social environment. Andreja Kulunčić described this situation in an interview 
as follows: “All of my works eventually go back to an individual. I always ask 
myself, what happened to this or that individual? And then, it turns out there 
are 60,000 of such individuals, or 100,000, or a million. It turns out that such 
an individual was left out of the story because they are a woman, or a Muslim,

	 4	 Cf. Félix Guattari: “Entering the Post-Media Era,” translated by David L. Sweet, Chet 
Wiener. New York, 1996, 106–111.

	 5	 Cf. Jean-Paul Sartre: “Angažovana književnost,” in: Vjekoslav Mikecin: Marksizam i 
umjetnost II. Belgrade: IC Komunist, 1976, 329.



173or because they are left on the streets after a department store or a factory 
has been closed down.”6

Andreja Kulunčić sets an action as a specific artistic research 
and experimental labour that leads towards identification, provocation, 
activation, and transformation of existing forms of life in the contemporary 
totalising capitalist world. The contemporary capitalist world is 
characterised by expansive-brutal markets, traumatic economic crises, 
accelerated global inflations, unexpected threats of war, private and public 
gender violence, viral epidemics and pandemics, transitions of ownership, 
forceful closures of companies, but also by mass migrant movements, 
poorly paid labour for hire, the formation of non-liberal states, and by the 
destabilising of traditional or customary forms of life for the local population, 
as well as for the political, economic and cultural migrants. These situations 
are fairly new in policy and existence of the West, as well as the latter’s 
relationships with the global asymmetric cultures of the Second and Third 
Worlds. The asymmetries have been multiplied.

Andreja Kulunčić therefore needs an artistic experiment as a dynamic 
apparatus of destabilisation of state, cultural, artistic and social practices of 
surveillance, control and traumatic management of collective and individual 
lives. The crucial question is how the traumatised human subject and human 
community should be helped. Or in other, rhetorically emphasised words: 
How do you save people from themselves and, more dramatically, from the 
superstructures, the hyperobjects,7 the executive apparatuses of power and 
the untouchable, albeit corrupt institutions of executive power?

An artistic experiment indicates possible alternative models of 
interaction between different and often confronted forms of life on the one 
hand, while on the other hand, an experiment based on cognitive connection 
of intuitions, instances, super-determinations and social antagonistic 
conditions opens up possibilities for evading restriction based on primary 
rational and pragmatic techniques of social surveillance, control, and 
management.

The idea of engaged alternative micro-practices between society and 
individuality has become essential. An experiment does not primarily mean 
an institutional or ideal laboratory protocolar research, but rather principally 
research, testing and construction of uncertain and challenging possibilities 
for singular or plural epistemologies, intense affects and experiential 
exchanges within the hybrid, albeit confronted fields of contemporaneity. 
For example, while the scientific experimental technique/technology 
in natural, technical, social or medical sciences leads towards new and 
different ontologies or morphologies of reality and their verifiable and usable 
representatives, the experimental engaged art motivates and leads towards 
permanent uncertain and risky change and its reflection on the general or 
singular meaning of sensory/bodily experience (Teenage Pregnancy, 2004), 
social effect (NAMA: 1908 Employees, 15 Department Stores, 2000), and of 
course, individual effect, mark and memory as a centred or decentred human 
connection of feelings, experience, and knowledge. The essential thing here 
is her artistic intuitive presumption that “life” is transformed and engaged 

	 6	 Andreja Kulunčić in interview with Vesna Vuković: “Preslagivanje odnosa, promjena 
relacija,” online at kulturpunkt.hr, January 2010.

	 7	 Cf. Timothy Merton: “A Quake in Being,” in: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the 
End of the World. Minneapolis, London: 2013, 19.



174

as “human life”8 within an infinitely complex contradictory and antagonistic, 
albeit inescapable reality (Workshops and interviews as part of the research 
on creative communities, 2011).

Today, the artistic experiment will no longer be a lone, pure or ideal 
artistic experiment enclosed in a coherent membrane of aesthetic material, 
medium, or aesthetic effect. An experiment is always a new and surprising 
kind of a complex, dynamic and processual “assemblage” in which confront, 
oppose, cross and connect the social or political experiment, ethical 
experiment, experiment with different regimes of human individual and 
collective behaviour, disciplinary experiment between art as production and 
artistic auto-theoretisation as conceptual, and also discursive reflection of 
conditions, circumstances, situations, events and effects of production as 
an engaged penetrating intervention. The forms of life recognised, identified 
or generated under such conditions become experimental apparatuses with 
which presence in the world is changed, and which change in interaction with 
the world. In its essence, Andreja’s oeuvre is multidirectional and based on 
the confrontation of controlled and uncontrolled parameters: a conflict of 
free liberating intuitions and social repressive and traumatic necessities.

All the while, that which makes Andreja Kulunčić’s oeuvre special is the 
assumption of responsibility for her own work, for her activity in a specific 
social group and for the activities in relation to global contradictions and 
antagonisms of real and imagined plural humankind. However, what is also 
essential is her call to the collaborators, the participants, the activated 
audience to assume responsibility for their own activity, inactivity, access, or 
escape.

Between the real “space” for experimentation and the model of 
representation that is imagined or constructed with imagination as fictional 
or presupposed conditions of the experiment, a risky and challenging, i.e., 
critical relationship has been established. A critical relationship means 
a marginal relationship. This is an open connection of the possibilities 
for research and experimentation within the social processes which the 
subject—artist AK—introduces to the game by becoming a researcher and 
experimenter, but also the creator of diagrams, a map of diagrams, an atlas 
or archive of recorded, documented and classified human experience. 
However, the entirely singular—liberal—memory of her very active and 
engaged body, as well as the bodies of individual participants or spectators 
cannot be disregarded. The body of the artist and the body of a participant 
as an audience or a collaborator does memorise something, and perhaps 
even everything. That which is memorised is introduced and translated into 
conceptual codes and affective agents of society/culture and art history as 
testimonies to the “vibrant”9 (moving, transformational, energised), “plastic” 
(available for permanent change), “crystallised” (momentarily separated and 
indexed, as well as classified as data for the future), “scattered by explosion” 
(distributed in the world of sensory exchange), and “risky”: the openness to 
the unexpected, sudden, transgressive, albeit essential in a world that is not 
set once and for all.

	 8	 Cf. Thomas Hirschhorn: “Letter to Hervé Laurent and Nathalie Wetzel (Regarding the 
Deleuze Monument),” in: Lisa Lee, Hal Foster (eds.): Critical Laboratory. The Writings of 
Thomas Hirschhorn. Cambridge Mass.: The MIT Press, 2013, 213.

	 9	 Cf. Jane Bennett: “Preface,” in: Vibrant Matter / A Political Ecology of Things, Durham, 
London: Duke University Press, 2010, viii.



175The intuitions of Andreja Kulunčić are therefore necessary. Intuitions 
as initiators and apparatuses of risky artistic/political/ethical experiment 
suggest vertigo, crystallisation and a struggle for transparency of ethical, 
political and life-giving decisions, and thereon established performances 
among the accelerated and tense forms of life.



176

ti
m

e
.l

in
e •	 Petak 16. svibnja u 16:30

	 Činiti svijet boljim 
mjestom, okrugli stol 
na engleskom jeziku; 
sudjeluju: umjetnica 
Andreja Kulunčić 
(Hrvatska) i kustosice Irena 
Bekić (Hrvatska), Amanda 
de la Garza Mata (Meksiko), 
Martina Munivrana 
(Hrvatska), Anca Verona 
Mihuleţ (Rumunjska / 
Južna Koreja) i Katharina 
Schlieben (Njemačka)

	 Friday, 16 May at 4:30 p.m.
	 To Make the World a 

Better Place, roundtable in 
English, participants: artist 
Andreja Kulunčić (Croatia) 
and curators Irena Bekić 
(Croatia), Amanda de la 
Garza Mata (Mexico), Anca 
Verona Mihuleţ (Romania 
/ South Korea), Martina 
Munivrana (Croatia) and 
Katharina Schlieben 
(Germany)

•	 Petak 16. svibnja u 18:00
	 Gamelan, glazbena 

radionica etnomuzikolo
ginje i glazbenice Julije 
Novosel

	 Friday, 16 May at 6 p.m.
	 Gamelan, workshop by 

ethnomusicologist and 
musician Julija Novosel 

•	 Subota 17. svibnja u 16:00
	 Hide and Seek, radionica 

za odrasle, voditeljica: 
kustosica Anca Verona 
Mihuleţ (Rumunjska 
/ Južna Koreja), na 
engleskom jeziku

	 Saturday, 17 May at 4 p.m.
	 Hide and Seek, workshop 

for adults, led by curator 
Anca Verona Mihuleţ 
(Romania/South Korea) in 
English 

•	 Nedjelja 18. svibnja u 11:30
	 Kustosko vodstvo 

izložbom kustosice 
Martine Munivrane

	 Sunday, 18 May at  
11:30 a.m.

	 Curatorial tour through 
the exhibition with 
curator Martina 
Munivrana

•	 Ponedjeljak 20. svibnja, 
utorak 21. svibnja i srijeda, 
22. svibnja

	 Radionice direktne 
demokracije, voditelji 
grupa Direktna 
demokracija u 
školi, namijenjeno 
srednjoškolcima

	 Monday, 20 May, Tuesday, 
21 May and Wednesday,  
22 May

	 Direct Democracy 
Workshops led by the 
Direct Democracy in 
Schools group, intended 
for high school students

•	 Utorak 20. svibnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 20 May at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Petak 23. svibnja u 18:00
	 Gamelan, 

glazbena radionica 
etnomuzikologinje i 
glazbenice Julije Novosel

	 Friday, 23 May at 6 p.m.
	 Gamelan, music workshop 

led by ethnomusicologist 
and musician Julija 
Novosel 

•	 Subota 24. svibnja u 11:30
	 KreARTivka, radionica za 

djecu

	 Saturday, 24 May at  
11:30 a.m.

	 KreARTivka, workshop for 
children

Subota 17. svibnja u 16:00
Hide and Seek, radionica s kustosicom Ancom Veronom 
Mihuleţ
Saturday, 17 May at 4 p.m.
Hide and Seek, workshop with curator Anca Verona Mihuleţ

Utorak 3. lipnja u 18:00
Upitnik o socijalnoj distanci, stanje nacije
Tuesday, 3 June at 6 p.m.
A survey on social distancing, the state of the nation



177

•	 Subota 24. svibnja od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 24 May, 4 to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Utorak 27. svibnja u 12:00
	 Žene koje mijenjaju 

društvo, tribina 
za srednjoškolce i 
zainteresiranu publiku,

	 sudjeluju vizualna umjetnica 
Andreja Kulunčić, plesačica 
i koreografkinja Zrinka 
Užbinec i kustosica Renata 
Filčić

	 Tuesday, 27 May at 12 p.m.
	 The Women Who Change 

Society, forum for 
secondary school students 
and interested audiences; 
participants: visual artist 
Andreja Kulunčić, dancer 
and choreographer Zrinka 
Užbinec, and curator Renata 
Filčić

•	 Utorak 27. svibnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura za 
Antispomenik s umjetnicom 
Andrejom Kulunčić

	 Tuesday, 27 May at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 27. svibnja u 18:00
	 Preživljavanje 

traumatskih 
iskustava, radionica sa 
psihoterapeutkinjom 
Dubravkom Stijačić

	 Tuesday, 27 May at 6 p.m.
	 Surviving Traumatic 

Experiences, workshop 
with psychotherapist 
Dubravka Stijačić

•	 Utorak 3. lipnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 3 June at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 3. lipnja u 18:00
	 Upitnik o socijalnoj 

distanci,
	 stanje nacije, 

predstavljanje rezultata sa 
psihologinjom Margaretom 
Jelić

	 Tuesday, 3 June at 6 p.m.
	 A survey on social 

distancing,
	 the state of the nation, 

presentation of results 
with psychologist 
Margareta Jelić

•	 Subota 7. lipnja u 11:30
	 Čitanje filipinskih bajki, 

višejezični program

	 Saturday, 7 June at  
11:30 a.m.

	 Reading of Filipino 
fairytales, multilingual 
programme

•	 Subota 7. lipnja od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 7 June, 4 to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Utorak 10. lipnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 10 June at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 10. lipnja u 18:00
	 Povijesni kontekst 

Golog otoka uz osvrt 
na današnju (ne)
memorijalizaciju, 
predavanje doktora 
znanosti i povjesničara 
Martina Previšića

	 Tuesday, 10 June at 6 p.m.
	 The Historical Context 

of Goli Otok with 
an Overview of the 
Present-Day (Non-)
Memorialisation, lecture 
by historian Martin 
Previšić, PhD

•	 Četvrtak 12. lipnja u 18:00
	 Vrtlarska posla, 

radionica/predavanje 
permakulturašice i 
krajobrazne arhitektice 
Petre Pavleke

	 Thursday, 12 June at 6 
p.m.

	 Gardening Time, 
workshop/lecture by 
permaculturalist and 
landscape architect Petra 
Pavleka

•	 Nedjelja 15. lipnja u 11:30
	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 15 June at  
11:30 a.m.

	 Exhibition tour

Četvrtak 26. lipnja u 18:00
Vrtlarska druženja s Petrom Pavleka
Thursday, 12 June at 6 p.m.
Garden Time with Petra Pavleka

Utorak 8. srpnja u 17:00
850 žena za 850 žena, akcija izrade skulptura za Antispomenik
Tuesday, 8 July at 5 p.m.
850 Women for 850 Women, action of sculpture-making for 
the Anti-Monument



178

•	 Utorak 24. lipnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 24 June at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Četvrtak 26. lipnja u 18:00
	 Vrtlarska druženja s 

Petrom Pavlekom (razvoj i 
rast muzejskog vrta)

	 Thursday, 12 June at 6 
p.m.

	 Garden Time with Petra 
Pavleka (Development 
and Growth of the 
Museum Garden)

•	 Subota 28. lipnja u 11:30
	 KreARTivka, radionica za 

djecu

	 Saturday, 28 June at  
11:30 a.m.

	 KreARTivka, workshop for 
children

•	 Subota 28. lipnja od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 28 June, 4to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Nedjelja 29. lipnja u 11:30
	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 29 June at  
11:30 a.m.

	 Exhibition tour

•	 Utorak 1. srpnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 1 July at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Subota 5. srpnja od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 5 July, 4 to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Utorak 8. srpnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 8 July at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić 

•	 Četvrtak 10. srpnja u 18:00
	 U zagrljaju prirode: 

Terapijski potencijal 
biljnog svijeta, predavanje 
profesora, doktora 
znanosti, agronoma 
Miroslava Poje

	 Thursday, 10 July at 6 p.m.
	 Embraced by Nature: The 

Therapeutic Potential 
of Plants, lecture by 
professor and agronomist 
Miroslav Poje, PhD

•	 Subota 12. srpnja u 11:30
	 Čitanje indonezijskih 

bajki, višejezični program

	 Saturday 12 July at  
11:30 a.m.

	 Reading of Indonesian 
fairytales, multilingual 
programme

•	 Subota 12. srpnja od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 12 July, 4 to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Nedjelja 13. srpanj u 11:30
	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 13 July at  
11:30 a.m.

	 Exhibition tour

•	 Utorak 15. srpnja u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 15 July at 5 p.m.
	 850 Women for 850 

Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Četvrtak 17. srpnja u 18:00
	 Vrtlarska druženja s 

Petrom Pavlekom (razvoj i 
rast muzejskog vrta)

	 Thursday, 17 July at 6 p.m.
	 Garden Time with Petra 

Pavleka (Development 
and Growth of the 
Museum Garden)

Utorak 15. srpnja u 17:00
850 žena za 850 žena, akcija izrade skulptura za Antispomenik 
Tuesday, 15 July at 5 p.m.
850 Women for 850 Women, action of sculpture-making for 
the Anti-Monument

Srijeda 10. rujna u 18:00
Predavanje teoretičara umjetnosti Miška Šuvakovića
Wednesday, 10 September at 6 p.m.
Lecture by art theoretician Miško Šuvaković



179

•	 Subota 19. srpnja od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 19 July,  4 to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Nedjelja 27. srpnja u 11:30
	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 27 July at  
11:30 a.m.

	 Exhibition tour

•	 Subota 6. rujna u 11:30
	 Obiteljsko učenje o 

biljkama, program za 
djecu i roditelje/skrbnike 
s permakulturašicom 
Petrom Pavlekom

	 Saturday, 6 September at 
11:30 a.m.

 	 A Family Workshop 
on Plants, programme 
for children and 
parents/guardians with 
permaculturalist Petra 
Pavleka

•	 Nedjelja 7. rujna u 11:30
	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 7 September at 
11:30 a.m.

	 Exhibition tour

•	 Utorak 9. rujna u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 9 September at  
5 p.m.

	 850 Women for 850 
Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 9. rujna u 18:00
	 Političke zatvorenice i 

memorijski aktivizam, 
rasprava s antropologinjom 
Renatom Jambrešić Kirin

	 Tuesday, 9 September at  
6 p.m.

	 Women Political 
Prisoners and Memory 
Activism, discussion with 
anthropologist Renata 
Jambrešić Kirin

•	 Srijeda 10. rujna u 18:00
	 Osjetiti se bitnom/bitnim 

u odnosu na svijet – 
eksperimentalni oblici 
života: Andreja Kulunčić, 
predavanje teoretičara 
umjetnosti Miška 
Šuvakovića

	 Wednesday, 10 September 
at 6 p.m.

	 To Feel Significant in 
Relation to the World – 
Experimental Forms of 
Life: Andreja Kulunčić, 
lecture by art theoretician 
Miško Šuvaković

•	 Subota 13. rujna u 11:30
	 KreARTivka, radionica za 

djecu

	 Saturday, 13 September at 
11:30 a.m.

	 KreARTivka, workshop for 
children

•	 Subota 13. rujna u 16:00
	 Život u Hrvatskoj, okrugli 

stol o pravima stranih 
radnika u organizaciji 
filipinske zajednice u 
Zagrebu, moderira Jerica 
Grgurić (Filipini / Hrvatska)

	 Saturday, 13 September at 
4 p.m.

	 Life in Croatia, roundtable 
on the rights of foreign 
workers organised by 
the Filipino community 
in Zagreb, moderated by 
Jerica Grgurić (Philippines/
Croatia) 

•	 Utorak 16. rujna u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 16 September at 
5 p.m.

	 850 Women for 850 
Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 16. rujna u 18:00
	 Opasne granice: patnja, 

red i politike okrutnosti, 
čitanje tekstova (Asad, 
Kleinman, Douglas); 
voditeljica: profesorica, 
doktorica znanosti, 
antropologinja Tanja 
Bukovčan

	 Tuesday, 16 September at 
6 p.m.

	 Dangerous Borders: 
Suffering, Order, and 
Policies of Cruelty, 
reading of texts (Asad, 
Kleinman, Douglas); 
led by professor and 
anthropologist Tanja 
Bukovčan, PhD

Subota 13. rujna u 16:00
Život u Hrvatskoj, okrugli stol o pravima stranih radnika
Saturday, 13 September at 4 p.m.
Life in Croatia, roundtable on the rights of foreign workers 

Petak 26. rujna u 18:00
Treći prostor iskazivanja, diskurzivni program
Friday, 26 September at 6 p.m.
Third Space of Expression, discursive programme



180

•	 Subota 20. rujna u 16:00
	 Radionica filipinskoga 

tradicionalnog božićnog 
ukrasa parol, višejezični 
program kreatorice 
filipinskih ukrasa Michelle 
Omejec

	 Saturday, 20 September at 
4 p.m.

	 Workshop in parol, 
the traditional Filipino 
Christmas ornament, 
multilingual programme led 
by Michelle Omejec, creator 
of Filipino ornaments

•	 Nedjelja 21. rujan u 11:30
	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 21 September at 
11:30 a.m.

	 Exhibition tour

•	 Utorak 23. rujna u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura za 
Antispomenik s umjetnicom 
Andrejom Kulunčić

	 Tuesday, 23 September at  
5 p.m.

	 850 Women for 850 
Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Četvrtak 25. rujna u 18:00
	 Biljke oko nas: primjena 

u svakodnevici, radionica 
permakulturašice Gordane 
Dragičević

	 Thursday, 25 September 
at 6 p.m.

	 Plants Around Us: 
Everyday Uses, a 
workshop by permaculture 
designer Gordana 
Dragičević

•	 Petak 26. rujna u 18:00
	 Treći prostor iskazivanja, 

diskurzivni program 
s feministkinjom i 
postkolonijalnom 
teoretičarkom Biljanom 
Kašić te politologinjom 
i radnicom u Centru za 
mirovne studije Lucijom 
Mulalić, moderira kustosica 
Martina Munivrana

	 Friday, 26 September at  
6 p.m.

	 Third Space of Expression, 
discursive programme with 
feminist and postcolonial 
theoretician Biljana Kašić, 
and political scientist and 
project coordinator at the 
Centre for Peace Studies 
Lucija Mulalić; moderated 
by curator Martina 
Munivrana

•	 Subota 27. rujna od 16:00 
do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 27 September 4 
at 6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Četvrtak 2. listopada u 
18:00

	 Vrtlarska druženja s 
Petrom Pavlekom (razvoj i 
rast muzejskog vrta)

	 Thursday, 2 October at  
6 p.m.

	 Garden Time with Petra 
Pavleka (Development 
and Growth of the 
Museum Garden)

•	 Subota 4. listopada od 
16:00

	 Radionica batika (Women 
Empowerment and 
Batik), tradicionalne 
indonezijske umjetničke 
tehnike ukrašavanja 
tkanina s umjetnicom 
batika Avy Loftus (Kanada), 
na engleskom jeziku

	 Saturday, 4 October at  
4 p.m.

	 Workshop in batik, the 
traditional Indonesian 
art technique of 
decorating fabric (Women 
Empowerment and Batik)

	 with batik artist Avy Loftus 
(Canada), in English

•	 Subota 4. listopada od 
16:00 do 18:00

	 Pokazna radionica 
gamelana

	 Saturday, 4 October, 4 to  
6 p.m.

	 Demonstration workshop 
in gamelan

•	 Utorak 30. rujna u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 30 September at 
5 p.m.

	 850 Women for 850 
Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 30. rujna u 18:00
	 Paradoksi svjedočenja: 

onkraj života i smrti, 
čitanje teksta Giorgia 
Agambena

	 voditeljica: profesorica, 
doktorica znanosti, 
teoretičarka i 
povjesničarka književnosti 
Zrinka Božić

	 Tuesday, 30 September at 
6 p.m.

	 Paradoxes of Testimony: 
Beyond Life and Death, 
reading of text by Giorgio 
Agamben led by professor 
and literature theoretician-
historian Zrinka Božić, PhD

Utorak 30. rujna u 18:00
Paradoksi svjedočenja: onkraj života i smrti,  
čitanje teksta Giorgia Agambena
Tuesday, 30 September at 6 p.m.
Paradoxes of Testimony: Beyond Life and Death,  
reading of text by Giorgio Agamben

Subota 4. listopada u 16:00
Radionica tradicionalne indonezijske umjetničke tehnike 
ukrašavanja tkanine batika s umjetnicom Avy Loftus 
Saturday, 4 October at 4 p.m.
Workshop on the traditional Indonesian art technique of batik 
fabric decoration with artist Avy Loftus



181

•	 Nedjelja 5. listopada u 
11:30

	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 12 October at 
11:30 a.m.

	 Exhibition tour  

•	 Utorak 7. listopada u 17:00
	 850 žena za 850 žena, 

akcija izrade skulptura 
za Antispomenik s 
umjetnicom Andrejom 
Kulunčić

	 Tuesday, 7 October at  
5 p.m.

	 850 Women for 850 
Women, action of 
sculpture-making for the 
Anti-Monument with artist 
Andreja Kulunčić

•	 Utorak 7. listopada u 18:00
	 S Kristevom o zazornosti 

ili goli otok afekta, čitanje 
teksta Julije Kristeve 
voditeljica: profesorica,

	 doktorica znanosti, 
anglistica Tatjana Jukić 
Gregurić

	 Tuesday, 7 October at  
6 p.m.

	 With Kristeva on 
Abjection, or Islands of 
Affect, a reading of the 
text by Julia Kristeva, 
curated by Professor 
Tatjana Jukić Gregurić

•	 Srijeda 8. listopada u 11:30
	 Susret društvenog Ja, 

izvedba novog umjetničkog 
projekta s glumicama 
Almom Pricom i Jadrankom 
Đokić

	 Wednesday, 8 October at 
11:30 a.m.

	 Meeting the Social Self, 
performance of a new art 
project with actresses 
Alma Prica and Jadranka 
Đokić

•	 Srijeda 8. listopada u 
19:30

	 Susret društvenog Ja, 
izvedba novog umjetničkog 
projekta s glumicama 
Almom Pricom i Jadrankom 
Đokić

	 Wednesday, 8 October at 
7:30 p.m.

	 Meeting the Social Self, 
performance of a new art 
project with actresses 
Alma Prica and Jadranka 
Đokić

•	 Četvrtak 9 listopada u 
18:00

	 Glazbeno putovanje: oaza 
harfe i drugih glazbala, 
koncert u izvedbi Alisiye i 
Katarine Mudryk (Ukrajina/
Hrvatska)

	 Thursday, 9 October at  
6 p.m.

	 A Musical Journey: An 
Oasis of Harps and Other 
Instruments, concert 
by Alisiya and Katarina 
Mudryk (Ukraine/Croatia)

•	 Petak 10. listopada u 14:00
	 Meeting the Social 

Self: Thinking and 
Experimenting with 
Posthumanistic (Self) 
Education, radionica s 
kustosicom Katharinom 
Schlieben (Njemačka), na 
engleskom jeziku

	 Friday, 10 October at  
2 p.m.

	 Meeting the Social 
Self: Thinking and 
Experimenting with 
Post-Humanistic (Self-) 
Education, workshop 
with curator Katharina 
Schlieben (Germany), held 
in English

•	 Subota 11. listopada u 
11:30

	 Vrt različitosti, obiteljska 
radionica uz izložbu s 
odgajateljicom Željkom 
Kovačević Kruljac

	 Saturday, 11 October at 
11:30 a.m.

	 Garden of Diversity: 
Family workshop 
accompanying the 
exhibition with preschool 
teacher Željka Kovačević 
Kruljac

•	 Subota 11. listopada u 
16:00 

	 Gamelan, 
glazbena radionica 
etnomuzikologinje i 
glazbenice Julije Novosel

	 Saturday, 11 October at 
16.00 p.m.

	 Gamelan, music workshop 
led by ethnomusicologist 
and musician Julija 
Novosel

•	 Subota 11. listopada u 
19:30 

	 Susret društvenog Ja, 
izvedba novog umjetničkog 
projekta s glumicama 
Almom Pricom i Jadrankom 
Đokić

	 Saturday, 11 October at 
16.00 p.m.

	 Meeting the Social Self, 
performance of a new art 
project with actresses 
Alma Prica and Jadranka 
Đokić 

•	 Nedjelja 12. listopada u 
11.30

	 Stručno vodstvo

	 Sunday, 12 October at 
11:30 a.m.

	 Exhibition tour  

•	 Nedjelja 12. listopada u 
19.30

	 Susret društvenog Ja, 
izvedba novog umjetničkog 
projekta s glumicama 
Almom Pricom i Jadrankom 
Đokić

	 Sunday, 12 October at  
7:30 p.m.

	 Meeting the Social Self, 
performance of a new art 
project with actresses 
Alma Prica and Jadranka 
Đokić

Subota 11. listopada u 19:30 
Susret društvenog Ja, izvedba novog umjetničkog projekta s 
glumicama Almom Pricom i Jadrankom Đokić
Saturday, 11 October at 16.00 p.m.
Meeting the Social Self, performance of a new art project with 
actresses Alma Prica and Jadranka Đokić

Vremenska lenta izložbenih događanja /
Timeline of Exhibition Events





Radovi
Works



184

—	 Zatvorena zbilja – embrio (http://em-
bryo.inet.hr/) rad je osmišljen za internetski 
prostor i fizički prostor galerije, a zamišljen 
je kao internetska igra na temu genetskog 
inženjeringa. Sudionici igre u prilici su 
virtualno se povezati i u paru kreirati embrio 
koji će se roditi u daljoj budućnosti kada 
će živjeti bez utjecaja svojih „roditelja“ u 
nepoznatim društvenim uvjetima. Izabi
rući među ponuđenim karakteristikama, 
„roditelji“ opskrbljuju svoju bebu alatom za 
preživljavanje: od boje kože do mentalnih 
sposobnosti, zdravlja, stupnja agresivnosti 
i slično. Rad postavlja pitanje odgovornosti 
i moralne spremnosti za uvjete u kojima 
znanost otvara široke mogućnosti djelova
nja na društvo. Kroz šest mjeseci kreiranja, 
stvoreni se zametci sa svim podacima 
pohranjuju u galeriju embrija.

Ta zbirka buduće populacije, zametak 
kasnijih rasprava o ne -samo-ljudskim-sub-
jektima i heterogenim populacijama, bila 
je osnova za usporedbu stvarnog društva 
i onog kreiranog u internetskoj igri te isto 
tako za seriju virtualnih i „realnih“ susreta, 
pro i kontra rasprava i razgovora na temu 
genetskog inženjeringa sa stručnjacima i 
teoretičarima iz različitih područja. Putem 
interneta i lecima u javnim prostorima na 
raspravu su pozvani svi zainteresirani za 
temu, a za svoj su rad, oni koji su htjeli, 
mogli koristiti ponuđeni materijal i galerijski 
prostor. Galerija je tako postala sučelje za 
raspravu, okruženje za stvaranje znanja, za 
analizu i kritiku.

Taj je važan aspekt umjetnosti Andreje 
Kulunčić, uz Zatvorenu zbilju – embrio, 
posebno došao do izražaja u Distributivnoj 
pravdi i kasnijem radu O stanju nacije.

Sva tri projekta višemjesečni su pro-
cesi koji obuhvaćaju istraživanja stručnjaka 
– psihologa, filozofa, antropologa, sociologa, 
teologa i drugih i uključuju široku publiku 
koja prolazi kroz dvostruki proces: puni rad 
sadržajem, gradi ga i u reverzibilnom proce-
su se sama njime obogaćuje.

—	 Closed Reality – Embryo (http://embryo.
inet.hr/) is a work conceived for both the 
online and physical gallery spaces, designed 
as an internet game on the theme of genetic 
engineering.

Participants in the game have the oppor-
tunity to connect virtually and, as pairs, create 
an embryo that will be “born” in a distant 
future — a future in which it will live without 
the influence of its “parents,” under unknown 
social conditions. By choosing among the 
offered characteristics, the “parents” equip 
their baby with tools for survival: from skin 
color to mental abilities, health, degree of 
aggressiveness, and more. The work raises 
questions about responsibility and moral 
readiness in a world where science opens 
wide possibilities for intervening in society. 
During six months of creation, the generated 
embryos — with all accompanying data — were 
stored in an Embryo Gallery.

This collection of the future population, 
an embryo of later discussions about non-hu-
man subjects and heterogeneous popula-
tions, served as a basis for comparing the 
real society with the one created in the online 
game. It also provided material for a series 
of virtual and “real” meetings, pro and contra 
debates, and discussions on genetic engineer-
ing with experts and theorists from various 
fields. Through the internet and public-space 
flyers, all those interested in the topic were 
invited to join the discussion. Participants 
who wished to do so could use the available 
materials and the gallery space for their own 
work. The gallery thus became an interface 
for debate, an environment for the creation of 
knowledge, for analysis and critique.

This important aspect of Andreja Ku-
lunčić’s art, already present in Closed Reality 
– Embryo, came particularly to the fore in her 
later projects Distributive Justice and On the 
State of the Nation. 

All three projects are long-term pro-
cesses that include research conducted 
by experts — psychologists, philosophers, 
anthropologists, sociologists, theologians, 
and others — and involve a wide audience 
that goes through a double process: it fills the 
work with content, helps construct it, and in a 
reversible process is itself enriched by it.

Zatvorena zbilja – embrio*
Closed Reality – Embryo**
multidisciplinarni umjetnički projekt, web stranica, prostorna instalacija, diskurzivni program /  
Multidisciplinary art project, website, spatial installation, discursive program
Iz fundusa Muzeja suvremene umjetnosti, Zagreb / From the collection of the Museum of Contemporary Art, Zagreb

* Rad Zatvorena 
zbilja - embrio nije 
bio uključen u 
izložbeni koncept, 
no uvršten je u 
katalog izložbe jer 
predstavlja ikonički 
primjer autoričinih 
anticipatorskih 
te inovativnih 
konceptualnih 
rješenja i 
multidisciplinarnog 
pristupa umjetnosti.

** The work Closed 
Reality - Embryo 
was not included in 
the exhibition itself 
but was featured 
in the exhibition 
catalogue as an 
iconic example of the 
artist's anticipatory 
and innovative 
conceptual 
solutions and her 
multidisciplinary 
approach to art.



185

Rad je nastao u 
suautorstvu s Trudy 
Lane (dizajnerica), 
Gabrijela Sabol 
(sociologinja), Matija 
Pužar (programer) 
i Ivo Martinović 
(fotograf). / Created 
in collaboration with 
Trudy Lane (designer), 
Gabrijela Sabol 
(sociologist), Matija 
Pužar (programmer), 
and Ivo Martinović 
(photographer).
1999. – 2000.



186

Realizacija projekta / 
Project implementation:
Rad je produciran za 
izložbu Što, kako i za 
koga, kustosice Ana 
Dević i Nataša Ilić / The 
work was produced for 
the exhibition What, 
How and for Whom, 
curated by Ana Dević 
and Nataša Ilić
Radnice Name / 
Employees of Nama: 
Branka Stanić, Biserka 
Kanenarić, Barbara 
Kovačević
Dizajn plakata / 
Poster design: Dejan 
Dragosavac Ruta
Fotografija / Photo 
credit: Mare Milin
Stajling / Styling: 
Robert Sever
Šminka / Makeup: Saša 
Joković
Fotodokumentacija 
projekta / Photo 
documentation of the 
project: Mare Milin, Ivo 
Martinović 
Produkcija / Production: 
WHW, Zagreb, 2000.

—	 Rad je reklamna simulacija koja 
uključuje plakate s portretima radnica 
smještenima u city light boksovima na 
frekventnim javnim mjestima u Zagrebu. U 
središtu je rada NAMA (akronim za Narodni 
magazin) – nekadašnji najjači lanac robnih 
kuća, simbol socijalističkog blagostanja, koji 
u tranzicijskim uvjetima postaje nerentabi-
lan i propada. U trenutku kad je umjetnica 
2000. godine razvijala rad, police u robnim 
kućama bile su prazne, a sudbina 1908 
zaposlenika i zaposlenica bila je neizvjesna. 
Plakati s Naminom radnicom u prepoznat
ljivoj radnoj uniformi i tekstom „NAMA: 1908 
radnika, 15 robnih kuća” postavljeni su na 
centralnim gradskim lokacijama. Zapos-
lenica na plakatu predstavlja individualnu i 
kolektivnu neizvjesnost koja prati tranziciju 
u hrvatskom gospodarstvu. Tri dana nakon 
postavljanja plakata pokrenula se lavina 
napisa u novinama s pitanjem tko je i s 
kakvim ciljem postavio plakate znajući da 
su police i dalje prazne, a radnice i radnici 
neplaćeni. Egzistencijalna neizvjesnost 
radnica time je dodatno dovedena u fokus 
javnosti, kao i pitanje netransparentnih 
privatizacija. Posredstvom medija ponov-
no se pokrenuo javni dijalog koji je dijelom 
pridonio konačnom ishodu: stečaj s preus-
trojem, radnici nisu bili otpušteni, plaće su 
isplaćene, robne su kuće nastavile raditi.

—	 The work is an advertising simula-
tion with posters featuring the portraits of 
women employees placed in city-light boxes 
at frequented public spaces in Zagreb. The 
focus of the work is NAMA (an acronym 
for Narodni magazin [The People’s Store]), 
formerly the most prominent department 
store chain, a symbol of socialist prosperity, 
which became unprofitable in the period of 
political transition and entered the process 
of liquidation. When the artist developed 
her work in 2000, the shelves at the depart-
ment stores were empty, while the 1908 
employees faced an uncertain fate. The 
posters featuring a Nama employee in her 
distinctive work uniform and the inscription 
“NAMA: 1908 Employees, 15 Department 
Stores” were put up at central locations in 
the city. The employee in the poster rep-
resents the individual and collective uncer-
tainty that follows the transition in Croatian 
economy. Three days after the poster had 
been put up, there appeared a plethora of 
newspaper articles that questioned who 
and why put up the posters while knowing 
that the shelves were still empty and the 
employees unpaid. Thereby the existen-
tial uncertainty of women employees was 
additionally brought into the public eye, 
as well as the question of non-transparent 
privatisations. Through the media, a public 
dialogue was reinitiated, which partly con-
tributed to the outcome: liquidation with 
reorganisation, the employees were not laid 
off, the salaries were paid, and the depart-
ment stores continued to operate.

NAMA: 19O8 zaposlenika, 15 robnih kuća 
NAMA: 19O8 Employees, 15 Department Stores 
in-situ projekt / project in situ



187



188

Distributivna pravda*
Distributive Justice**
multidisciplinarni projekt, 2001.–2005. / multidisciplinary project, 2001–2005
mrežne stranice, instalacija i diskusije / website, installation, and discussions, http://www.distributive-justice.com
Iz fundusa Muzeja suvremene umjetnosti, Zagreb / From the collection of the Museum of Contemporary Art, Zagreb

—	 Distributivna pravda je multidiscipli
narni projekt koji se bavi pitanjem pravedne 
raspodjele dobara u društvu i propituje 
osjećaj osobnog udjela u tome. Projekt je 
osmišljen kao niz segmenata za virtualni i 
stvarni prostor. Fizički je dio instalacija s 
mobilnim elementima koji služe kao sjedala 
i radni stol s monitorima, a u kružnom 
postavu asociraju na statističke „pite” i 
udjele u društvenoj raspodjeli. Posjetitelji su 
pozvani da odigraju računalne igre u kojima 
sami raspoređuju materijalna i nematerijal-
na dobra gradeći društvo „po vlastitoj 
savjesti”, odnosno da izaberu model društva 
koji smatraju pravednim. Pritom, kao 
rezultat igara, dobivaju određeni „društveni” 
profil i tekst s osnovnim teorijskim postav
kama društva kojem su se priklonili. Ispunja-
vaju anketni upitnik, dostupni su im sažeci 
različitih teorija o društvu, statistike 
rezultata igara, mišljenja drugih sudionika 
igre, snimke razgovora s ljudima iz različitih 
zemalja koji odgovaraju na ista pitanja o 
pravednoj raspodjeli unutar društva i 
vlastitim stavovima o tome, popisi literature 
i dr.

Prostor instalacije ujedno je prostor za 
diskusiju, predavanja, razgovore i razmjene 
mišljenja. To je mjesto stvaranja znanja, 
laboratorij koji se mijenja akumulirajući 
podatke kroz trajanje projekta provođenog 
u različitim gradovima i zemljama. 

—	 Distributive Justice is a multidisci-
plinary project dealing with the fair distribu-
tion of goods in a society, which examines 
what people think of their own share. The 
project is devised as a series of segments 
for the virtual and physical space. The 
physical part is an installation with mobile 
elements that are used as seats and a desk 
with monitors, in a circular arrangement 
suggestive of a pie chart and of the shares 
in social distribution. The visitor is invited 
to play a computer game in which he or 
she distributes material and non-material 
goods, thereby building a society according 
to their own conscience, or choosing a mod-
el of society that they think is just. Then, as 
the result of the game, they get a certain 
social profile and a text with the basic the-
oretical postulates of the society to which 
they are inclined. They fill in the question-
naire, all the while having access to summa-
ries of various theories of society, statistics, 
game results, the opinions of other contes-
tants, recordings of dialogues with people 
from different countries who respond to the 
same questions about the just distribution 
in society and their own views about it, a list 
of references, and so on.

The space of the installation is at the 
same time a space for discussion, lectures, 
conversations and exchange of opinion. It is 
a place for the creation of knowledge, a lab-
oratory that changes by the accumulation of 
information while the project is being run in 
different cities and countries. 

* Rad Distributivna 
pravda nije bio uključen 
u izložbeni koncept, 
no uvršten je u katalog 
izložbe jer predstavlja 
ikonički primjer 
autoričinih inovativnih 
konceptualnih rješenja 
i multidisciplinarnog 
pristupa umjetnosti.

** The work 
Distributive Justice 
was not included in 
the exhibition itself 
but was featured 
in the exhibition 
catalogue as an iconic 
example of the artist's 
innovative conceptual 
solutions and her 
multidisciplinary 
approach to art.

Suautori / Coauthors: 
Gabrijela Sabol 
(sociologinja / 
sociologist), Ivo 
Martinović (fotografija 
i video / photography 
and video), Neven 
Petrović (filozof / 
philosopher), Matija 
Pužar (programer / 
programmer), Dejan 
Janković & Trudy Lane 
(dizajneri / designers), 
Momo Kuzmanović 
(urednik / editor)
Suradnik / Contributor: 
Tomislav Janović 
(filozof / philosopher)
Produkcija / Production: 
MAPA, Zagreb, Croatia / 
MAPA, Zagreb, Hrvatska



189

Izložbeni postavi / 
Exhibition views
documenta11, Kassel, 
Njemačka, 2002. / 
documenta11, Kassel, 
Germany, 2002
Galerija proširenih 
medija, Zagreb, 
Hrvatska, 2003. / 
Extended Media 
Gallery, Zagreb, 
Croatia, 2003



190

Realizacija projekta / 
Project implementation:
Izrada marketinške 
strategije / 
Development of 
marketing strategy: 
Millenium promocija 
d.o.o.
Dizajn / Design:  
Dejan Janković Gumi
Asistencija / Assistance: 
Ivo Martinović, Cresida 
Kocienski
Prijevod / Translation: 
Susan Jakopec
Produkcija / Production: 
4. liverpulski bijenale, 
2004. / 4th Liverpool 
Biennial, 2004

—	 Rad tematizira visoki postotak malo
ljetničke trudnoće u Velikoj Britaniji, koji je u 
vrijeme nastanka rada bio najveći u Europi. 
Rad je oblikovan kao medijska kampanja u 
kojoj se vizualno upečatljivi plakati s foto
grafijama maloljetnih trudnica postavljaju u 
javnom gradskom prostoru, dok se paralelno 
u dnevnim novinama, ženskim časopisima 
i magazinima za mlade pojavljuju oglasi s 
idealiziranim prikazima novorođenčadi i 
ljupko uređenih dječjih soba. U tom vizual-
nom spoju pojavljuju se i konkretni podaci 
o visokoj stopi maloljetničkih trudnoća u 
Velikoj Britaniji, kao i osobna svjedočan-
stva mladih majki o svakodnevici života s 
djetetom: ustajanju, brizi, školskim obve-
zama, učenju… Autorica pritom ne osuđuje 
niti tretira mlade majke kao maloljetnice 
problematičnog ponašanja, već upozorava 
da je riječ o urgentnoj društvenoj situaciji u 
kojoj poziva javnost na djelovanje. Instituci-
ja Bijenala nije bila spremna podržati reali
zaciju rada. Zahtijevala je od autorice da s 
plakata ukloni podatak o Velikoj Britaniji kao 
zemlji s najvećim postotkom maloljetničke 
trudnoće, a ona je, ne odustajući od natpi-
sa, ponudila da se kampanja kao prijedlog 
predstavi na izložbi, a da o njezinim spornim 
pitanjima odluče posjetitelji. U konačnici, 
kampanja ipak nije održana iako je publika 
izglasala potrebu za njom.

—	 Teenage Pregnancy thematised the 
high percentage of underage pregnan-
cy in the UK, the highest in Europe. The 
work is conceived as a media campaign, 
in which visually striking posters featur-
ing photographs of underage pregnant 
girls are displayed in public urban spaces, 
while simultaneously, advertisements with 
idealised images of babies and charmingly 
decorated children’s rooms appear in daily 
newspapers, women’s magazines, and youth 
publications. This visual juxtaposition is 
accompanied by factual data on the high 
rate of teenage pregnancies in the United 
Kingdom, as well as personal testimonies 
from young mothers about their everyday 
lives with a child: waking up, childcare, 
school obligations, studying... The artist 
did not treat the young mothers as prob-
lematic youth, but rather drew attention to 
this as an urgent social situation in which 
she called upon the public to do something. 
However, the institution of the Biennial was 
not keen to support the production of the 
work. It demanded that the author remove 
from the posters the statement that the UK 
is the country with the highest percentage 
of underage pregnancy; the artist refused 
to remove the inscription and suggested 
the campaign be displayed at the exhibition 
as a proposal, and that the visitors should 
decide on the controversial issues on which 
the visitors should decide themselves. In 
the end, the campaign was not carried out 
after all, even though the audience had 
voted in its favour.

Maloljetnička trudnoća
Teenage Pregnancy
marketinška kampanja, 4. liverpulski bijenale / marketing campaign, 4th Liverpool Biennial



191



192

sight.seeing
sight.seeing 
serija fotografija / series of photographs

—	 Pozivna tema trijenala bavila se 
urbanim prostorom. Andreja Kulunčić 
surađivala je s tražiteljima azila, osobama s 
ograničenim pravom kretanja gradom, pozi-
vajući ih da fotografijom i kratkim tekstom 
predstave mjesta koja bi željeli posjetiti ili 
aktivnosti kojima bi se htjeli baviti.

Kolaž odabranih fotografija, popraćen 
tekstovima u kojima autori navode godine 
provedene u azilu, zemlju iz koje dolaze i 
razloge odabira prikazanih scena, umjetnica 
postavlja ispred državnog ureda za izdava
nje azila te u gradska središta. Ovim radom 
tražitelji azila izlaze iz skučenih, oskud-
no opremljenih prostora u kojima čekaju 
odluku o svojem statusu i postaju vidljivi 
u javnom prostoru – ne više kao anonimne 
siluete, već kao osobe s vlastitim željama i 
identitetima.

—	 The topic of the Triennial was urban 
space. Andreja Kulunčić collaborated with 
the asylum seekers, individuals with re-
stricted movement through the city, inviting 
them to present with a photograph and a 
short text the places they would want to vis-
it or the activities they would like to engage 
in. The collage of selected photographs, 
accompanied by texts in which the authors 
specify the years spent in the asylum, their 
home country and the reasons for selecting 
the scenes, was installed by the author in 
front of the State Asylum Office and in city 
centres. With this work, the asylum seekers 
leave their confined and modestly equipped 
spaces in which they await the decision on 
their status and become visible in public 
space – no longer as anonymous silhou-
ettes, but rather as persons with their own 
desires and identities.

Produkcija / Production:  
4. austrijski trijenale 
fotografije, Graz, 2003. 
/ 4th Austrian Triennial 
on Photography, Graz, 
2003
Re-Location, Halle 
für Kunst Lüneburg, 
Njemačka, 2004. / 
Germany, 2004



193

Lüneburg, Njemačka, 
2004. / Lüneburg, 
Germany, 2004

Graz, Austrija, 2003. / 
Graz, Austria, 2003



194

Samo za Austrijance
Austrians Only
plakati, poštanski letci, novinski oglasi, Gornja Austrija /
posters, postal leaflets, newspaper ads, Upper Austria

—	 Serija novinskih oglasa, plakata i leta-
ka kojima autorica nudi ekskluzivne poslove 
namijenjene isključivo Austrijancima. Pom-
niji pogled na sadržaj atraktivno dizajnira-
nog oglasa otkriva ironijski obrat: karijere 
koje se nude visokoškolovanim, pouzdanim, 
vrijednim, komunikativnim i sličnim osobina-
ma obdarenim Austrijankama i Austrijanci-
ma karijere su u „svijetu čišćenja” i pružanju 
seksualnih usluga. Poslodavac nudi sljede
će uvjete: niske plaće, težak fizički rad, 
neplaćeni prekovremeni rad, nepostojanje 
zdravstvenog osiguranja, zaposlenost na 
kratki rok, nepriznavanje akademske kvali-
fikacije, visok psihički i fizički rizik, financij-
sku eksploataciju, socijalnu isključenost te 
rasnu i seksualnu diskriminaciju. Zainteresi
ranima je ponuđen broj telefona na koji se 
mogu prijaviti. Tek u telefonskom pozivu 
saznaju da je riječ o umjetničkom projektu 
koji tematizira stvarne uvjete rada migrana-
ta u Austriji, a u oglasu su prezentirani kao 
izvanredna prilika za Austrijance. Istodob-
no, pozivatelji su u telefonskom razgovoru 
zamoljeni da iskažu svoj stav o takvom 
odnosu prema migrantima.

—	 Austrians Only was a sequence of 
newspaper ads, posters and leaflets in 
which the artist offers exclusive jobs 
intended for Austrians only. But a closer 
look at the contents of the attractively 
designed advert reveals an ironic rever-
sal: the careers that are being offered 
to educated, reliable, hard-working, and 
communicative Austrians are in the realm 
of cleaning services and sex work. The 
employer offered the following conditions: 
low pay, grinding physical work, unpaid 
overtime, lack of medical insurance, short 
term employment, no acknowledgement of 
academic qualifications, high psychological 
and physical risks, financial exploitation, 
social exclusion, racial and sexual discrim-
ination. A telephone number was provided 
to which the interested parties could apply. 
Once they called the number, they learned 
that this was an artistic project on the topic 
of actual work conditions of work provided 
to migrants in Austria, presented in the ad 
as an outstanding opportunity for Austrians. 
Furthermore, those who called were asked 
to express their opinion about this attitude 
towards the migrants.

Realizacija projekta | 
Project implementation: 
Dizajn / Design: Dejan 
Dragosavac Ruta
Organizator: Festival 
regija i Martin Fritz 
(direktor) / Organiser: 
Festival of Regions and 
Martin Fritz (director)
Asistencija / 
Assistance: Wolfgang 
Schmutz, Ivo Martinović
Fotografija / Photo 
credit: Josef Pausch
Produkcija: Festival 
Gornje Austrije, 2005. / 
Production: Festival of 
Regions, Upper Austria, 
2005
Naracija / Voiceover: 
Hrvatski /Croatian: 
Renata Filčić, Matko 
Radić 
Engleski / English: 
Viktoria Ulamec, Damir 
Meštrović  
Audio montaža / Audio 
editing: Renata Filčić, 
Buga Kranželić 
Video montaža / Video 
editing: Valent Balun 
Tehnička podrška / 
Technical support: 
Branimir Štivić
Produkcija / 
Production: Muzej 
suvremene umjetnosti, 
Zagreb, 2025. / Museum 
of Contemporary Art, 
Zagreb, 2025



195

Plakat, poštanski letak i novinski oglas, 
Gornja Austrija, 2005. /Poster, postal leaflet 
and a newspaper ad, Upper Austria, 2005



196

1 FRANAK = 1 GLAS
1 CHF = 1 VOICE
politička umjetnička intervencija / political art intervention

—	 1 FRANAK = 1 GLAS politička je umjet-
nička intervencija kojom Andreja Kulunčić 
odgovara na poziv kustosa galerije Shedhal-
le iz Züricha. Tema izložbe bila je samoor-
ganizacija u uvjetima prekarnog rada; stoga 
umjetnica poziva ilegalizirane švicarske 
imigrante – ljude koji žive bez odgovarajućih 
dokumenata, da doniranjem jednog franka 
sudjeluju u aktualnoj obnovi zgrade švicar-
skog parlamenta. Simbolična gesta donacije 
ustvari je njihov čin progovaranja, ukaziva
nja na vlastito postojanje u društvu koje ih 
ne priznaje, a koje svakodnevno održavaju 
svojim radom.

Prikupljanju novca prethodili su javni 
poziv ilegaliziranim imigrantima na anonim-
no sudjelovanje u donaciji višemjesečnom 
medijskom kampanjom putem velikoga 
digitalnog displeja na glavnom ciriškom 
kolodvoru, plakata u javnim prostorima, 
novinskih oglasa i letaka, čime se senzibili-
zirala javnost, te paralelnom tihom kampa
njom – direktnim obraćanjem ilegaliziranim 
osobama do kojih se često dolazilo skrive
nim kanalima – kojima je cilj bio ne samo 
pozivanje na sudjelovanje već i osnaživanje 
obespravljenih osoba za politički dijalog s 
predstavnicima vlasti.

Parlament je prihvatio primiti prikup
ljeni novac, no dva sata prije javnog čina 
predaje donacije povukao je odluku. Taj 
se iznos danas nalazi na računu SPAZ-a 
(Centra za ilegalizirane osobe u Zürichu), 
čekajući vladu koja će biti otvorenija prema 
ilegaliziranim radnicima u Švicarskoj.

—	 1 CHF = 1 VOICE is a political art 
intervention with which Andreja Kulunčić 
responded to the invitation of the curator 
of the Shedhalle in Zurich. The theme of the 
exhibition was self-organisation in condi-
tions of precarious work; hence the artist 
invited Switzerland’s sans papiers—the peo-
ple who live without proper documents—to 
take part, by giving a single CHF, in the then 
current renovation of the building of the 
Swiss Parliament. The symbolic gesture of 
donation is actually an act of negotiation, 
which draws attention to their own exis-
tence in a society that does not recognise 
them, but which they maintain daily with 
their work. The collection of the money was 
preceded by a public appeal to the sans 
papiers to anonymously participate in the 
donation, through a months-long media 
campaign via a large digital display at Zu-
rich’s main railway station, posters in public 
spaces, newspaper adverts and leaflets 
with the purpose of sensitising the public, 
and a quiet parallel campaign—directly ad-
dressing the sans papiers and often found 
via hidden channels—the objective of which 
was not just the invitation to take part, but 
also the empowerment of disfranchised 
individuals for a political dialogue with gov-
ernment representatives.

The Parliament agreed to receive the 
money collected, but two hours before the 
public act of handing over the donation, it 
withdrew its decision. The money collected 
is still deposited in the account of SPAZ 
(Sans Papiers Centre, Zurich), waiting for 
a government more open to the illegalised 
workers in Switzerland.

Producirano u 
sklopu izložbe Rad 
koji treba napraviti! 
Samoorganiziranje u 
prekarnim uvjetima 
rada. / Developed for 
the exhibition Work to 
Do! Self-Organisation 
in Precarious Working 
Conditions
Kustosi / Curators: 
Katharina Schlieben & 
Sønke Gau.
Shedhalle, Zürich, 
Švicarska / Shedhalle, 
Zurich, Switzerland
Realizacija projekta / 
Project implementation: 
Asistentice kustosa / 
Curatorial assistants: 
Iris Strobel & Noemie 
Schwaller
Suradnik / Contributor:  
Ivo Martinović
Dizajn / Design:  
Gumi & Rutta
Partneri u projektu / 
Project partner: Bea 
Schwager, SPAZ (Centar 
za ilegalizirane osobe u 
Zürichu / Sans Papiers 
Centre in Zurich)
Organizacija projekta 
/ Project organisation: 
Shedhalle, Katharina 
Schlieben & Sønke Gau
Produkcija / Production: 
Shedhalle, Zürich, 
Švicarska, 2007.–2008. 
/ Shedhalle, Zurich, 
Switzerland, 2007–
2008



197

Digitalni displej na 
glavnom željezničkom 
kolodvoru, Zürich, 
2007. / Digital display 
at the main railway 
station, Zurich, 2007



198

—	 Interaktivnim projektom index.žene 
Andreja Kulunčić pokreće proces osv-
ješćivanja pozicije žena u privatnom i 
poslovnom okruženju. Plakatima koji su 
smješteni na frekventnim javnim mjestima 
u gradu žene su pozvane da za trajanja 
izložbe na besplatnom telefonskom broju 
ostave poruku: osjećaju li se zadovoljne, 
diskriminirane ili zlostavljanje. Rezultati 
telefonskih poziva prikazuju se na displeju 
postavljenom na nekom uočljivom mjestu. 
Tijekom akcije u galeriji se organiziraju 
diskusije koje temu razmatraju s teorijskog 
aspekta.

Upotrebljavajući formu billboarda s 
pozivom na sudjelovanje, Andreja Kulunčić 
koristi se slikovnom retorikom medijskih 
kampanja i modne reklame. Međutim, 
jasan i općeprihvaćen diskurs nagovaranja 
ispunjava novim sadržajem sa suprotnim 
etičkim principom: adresantica poruke nije 
tretirana kao objekt koji se mora uklopiti 
u određenu (komercijalnu) ponudu, već joj 
se nudi mogućnost aktiviranja u smislu 
osvještavanja individualne pozicije, pre-
poznate kroz određene modele ponašanja 
kojima je izložena.

—	 In her interactive project women.index, 
Andreja Kulunčić launches a process for 
making women aware of their own position 
in their private and work environments. 
Posters placed at more frequented public 
places in the city invite women during the 
time of the exhibition to leave a message on 
a toll-free number saying whether they feel 
satisfied, discriminated or abused. The re-
sults of the telephone calls are shown on a 
display placed at a conspicuous point. While 
the action proceeds, discussions looking 
at the theme from a theoretical aspect are 
organised at the gallery.

Making use of the billboard form 
with the invitation to participate, Andreja 
Kulunčić employs the pictorial rhetoric 
of media campaigns and fashion adverts. 
However, the clear and widely recognised 
discourse of persuasion is filled with new 
contents with an opposite ethical princi-
ple: the female addressee is not treated as 
an object that has to comply with a given 
product; rather, she is offered the chance 
of getting active in the sense of becoming 
aware of an individual position recognised 
through certain models of behaviour to 
which she is exposed.

index.žene / women.index
interaktivni projekt / interactive project
Split, 2007. / Napulj, 2011. / Beograd, 2013. / Ljubljana, 2014. / Zagreb, 2025.
Split, 2007 / Naples, 2011 / Belgrade, 2013 / Ljubljana, 2014 / Zagreb, 2025
Aproprijacija medijskog prostora (city light plakati, novinski oglasi, radijski džinglovi, društvene mreže) |  
Appropriation of media space (city-light posters, newspaper ads, radio jingles, social networks)

Split, Hrvatska /  
Split, Croatia 
U okviru izložbe Žena 
na raskrižju ideologija / 
Within the framework 
of the exhibition Women 
at the Crossroads of 
Ideologies
Kustosica / Curator: Ana 
Peraica
Dizajn plakata / Poster 
design: Jurana Puljić
Programiranje / 
Programming: Ivica Hrg
Produkcija / Production: 
HULU, Split, 2007.

Napulj, Italija /  
Naples, Italy
U okviru samostalne 
izložbe Jesi li optimist 
glede budućnosti? / Part 
of the solo exhibition 
Are You Optimistic 
About the Future?

Kustosi / Curators: 
Radmila Iva Janković, 
Adriana Rispoli & 
Eugenio Viola
Dizajn plakata / Poster 
design: Luca Mauloni
Dizajn projekcije 
i programiranje / 
Projection design and 
programming: Carlo 
Falcone
Model: Claudia Carbone
Produkcija / Production: 
Muzej MADRE, Italija, 
2011. / Museo MADRE, 
Italy, 2011

Beograd, Srbija / 
Belgrade, Serbia
U okviru samostalne 
izložbe index.žene 
/ Part of the solo 
exhibition women.index

Kustos / Curator: Zoran 
Erić
Fotografija i dizajn 
plakata / Photography 
and poster design: 
Studio Orange
Model: Lola Joksimović
Radna grupa / 
Workgroup: Isidora 
Jarić, Katarina 
Lončarević, Tanja 
Marković & Jelena 
Petrović
Produkcija / 
Production: Muzej 
savremene umetnosti, 
Beograd, Srbija & MAPA, 
Zagreb, Hrvatska, 
2013. / Museum of 
Contemporary Art 
Belgrade, Serbia & 
MAPA, Zagreb, Croatia, 
2013

Ljubljana, Slovenija / 
Ljubljana, Slovenia
U okviru samostalne 
izložbe index.žene / 
Within the framework 
of the solo exhibition 
women.index.
Kustosica / Curator: 
Mara Vujić
Model: Katja Mohar 
Bastar / Fotografija 
| Photo credit: Nada 
Žgank / Dizajn | Design: 
Neja Englesberger, Saša 
Kerkoš / Programiranje | 
Programming: Ivica Hrg
Produkcija / Production: 
Društvo Mesto žensk, 
Ljubljana, Slovenija 
2014. | City of Women, 
Ljubljana, Slovenia 2014

Zagreb, Hrvatska | Zagreb, 
Croatia 
U okviru samostalne 
izložbe index.žene. | Within 
the framework of the solo 
exhibition women.index.  
Kustosica / Curator: 
Marina Perica Krapljanov
Model: Martina Wolff 
Zubović | Fotografija / 
Photo credit: Mare Milin | 
Vizualni identitet i postav 
izložbe, MGZ / Visual 
identity and exhibition 
design MGZ: Studio Bilić_
Muller | | Programiranje 
/ Programming: Ivica 
Hrg | Suradnice na 
projektu / Project 
collaborators: Nataša 
Bijelić, sociologinja, 
stručna suradnica u 
Centru za edukaciju CESI 
/ sociologist, expert 
associate at CESI, Lana 
Bobić, feministička 
teologinja, savjetovanje 
i istraživanje / feminist 
theologist, consulting 
and research, Dunja 
Bonacci Skenderović, 
neovisna konzultantica 
za suzbijanje nasilja nad 
ženama / independent 
consultant for the 
prevention of violence 
against women, Dorotea 
Šušak, aktivistkinja 
i izvršna direktorica 
Centra za ženske studije 
/ activist and executive 
director of the Centre 
for Women's Studies  | 
Videodokumentacija / 
Video documentation: Ivan 
Slipčević | Montaža videa 
/ Video editing: Hrvoslava 
Brkušić | Postprodukcija 
videomaterijala / 
Post-production of 
the video material: 
Tamara Dugandžija | 
Dokumentacija plakata 
i digitalnih displeja na 
cesti / Documentation of 
posters and digital street 
displays: Mare Milin, 
Ivo Martinović, Andreja 
Kulunčić
Produkcija / Production: 
Muzej grada Zagreba, 
Hrvatska 2025. | Zagreb 
City Museum, Croatia 2025



199

Plakati u Beogradu, 
Srbija, svibanj 2013. / 
Posters in Belgrade, 
Serbia, May 2013

Naracija / Voiceover:  
Hrvatski / Croatian: 
Sniježana Kranželić, 
Ana Leko, Franka 
Puharić 
Talijanski / Italian: Sara 
Jelaš, Chiara Russo, 
Petra Strika 
Slovenski / Slovenian: 
Ana Marić, Merjem 
Memić, Rea Preksavec 
Audio montaža / Audio 
editing: Buga Kranželić 
Produkcija / 
Production: Muzej 
suvremene umjetnosti, 
Zagreb, 2025. / Museum 
of Contemporary Art, 
Zagreb, 2025

Plakati u Ljubljani, 
Slovenija, listopad 
2014. / Posters in 
Ljubljana, Slovenia, 
October 2014



200

Realizacija projekta | 
Project implementation: 
Za Urban Festival 
Zagreb, u suradnji s 
radijskim aktivistima 
Nemeza / For Zagreb 
Urban Festival, in 
collaboration with the 
Nemeza collective

Zagreb, Hrvatska / 
Zagreb, Croatia
Produkcija / Producer: 
Radio Sljeme – 88,1 
MHz, 2008.

Varšava, Poljska / 
Warsaw, Poland
Produkcija / Producer: 
Radio Kampus – 97,1 
FM, Zacheta National 
Gallery of Art 2008.

—	 Medijska radijska intervencija 
upotrebljava kratke anonimne izjave 
prikupljene na reprezentativnom uzorku 
stanovnika Zagreba s namjerom da potakne 
ljude da procijene s koliko su (ne)odgovor
nosti pridonijeli stanju društva u kojem 
živimo. Sastoji se od tri dijela tijekom tra-
janja rada: (1) radijsko emitiranje unaprijed 
snimljenih izjava tijekom dana, (2) otvoreni 
telefon za poziv slušatelja u večernjim 
satima, (3) mozaični program sastavljen od 
izjava, intervjua i dijelova poziva slušatelja 
posljednji dan. Radom se propituje odnos 
pojedinca i društva u okolini u kojoj se mno-
gi slažu da pravna država ne funkcionira 
kako bi trebala, a ipak većina donosi odluke 
suprotno zajednici u kakvoj bi željela živjeti.

—	 The radio media intervention uses 
short anonymous statements, collected on 
a representative sample of the residents of 
Zagreb, to encourage the people to assess 
their (un)responsibility for the present state 
of the society in which we live. It consists 
of three parts: (1) a radio broadcast of 
prerecorded statements during the day, (2) 
a telephone line open for listeners in the 
evening, and (3) a variety programme made 
up of the listeners’ statements, interviews, 
and excerpts of calls on the final day. The 
work examines the relationship between an 
individual and the society in an environment 
in which many agree that the legislation 
does not function as it should, and yet, most 
of us make decisions contrary to the kind of 
community in which we would like to live.

Žao mi je … nije mi žao
I’m Sorry … I’m Not Sorry
medijska intervecija / media intervention



201

Žao mi je… 
nije mi žao, 
audiovizualna 
instalacija 
temeljena 
na radijskoj 
intervenciji, 
Zagreb, 2008. / 
2025. /  
I’m Sorry… 
I’m Not Sorry, 
audiovisual 
installation 
based on a radio 
intervention, 
Zagreb, 2008 / 
2025



202

Bosanci van! (Radnici bez granica)
Bosnians Out! (Workers Without Frontiers)
in situ projekt za izložbu Muzej na cesti / in situ project for the exhibition Museum in the Streets

—	 Bosanci van! nastali su na poziv  
Moderne galerije / Muzeja suvremene 
umjetnosti u Ljubljani, koja je, za vrijeme 
trajanja građevinskih radova na zgradi 
Muzeja, organizirala izložbu Muzej na cesti. 
Umjetnici su trebali odgovoriti na kustosku 
temu „Urbane margine: paralelne strategi-
je opstanka, samoorganiziranje, migranti, 
radnički hosteli, zatvori…” Stoga je Andre-
ja Kulunčić svoj rad realizirala upravo u 
suradnji sa skupinom gradskih marginalaca 
prozvanom u konceptu izložbe: trojicom 
građevinskih radnika iz Bosne koji su u to 
vrijeme radili na obnovi zgrade Muzeja. 
Živjeli su u Sloveniji seleći se iz smještaja u 
smještaj, oviseći o volji poslodavaca uz koje 
je vezana njihova boravišna dozvola i bili bez 
institucionalne zaštite svojih prava.

Angažirajući ih na projektu, Andreja 
Kulunčić uključila ih je u stvaranje sadržaja 
Muzeja na čijoj su obnovi radili i jednako 
im tako otvorila kanal za komunikaciju s 
javnošću o uvjetima života imigrantskih 
radnika.

Sve četvero (trojica radnika i um-
jetnica) potpisalo je autorske ugovore s 
Muzejom s jednakim uvjetima i zajedno su 
u prostorijama dislociranog Muzeja radili 
na osmišljavanju i realizaciji projekta. Četiri 
osnovne točke oko kojih se koncentrirala 
kampanja – uvjeti rada, život u samačkom 
domu, nekvalitetna prehrana i odvojenost 
od obitelji – direktni, autoironijski ton te 
uporaba njihovih fotografija u kampanji, 
odabir su radnika. Te su teme istaknuli na 
city light plakatima, supostavljajući stanove 
koje su gradili, prefigurirane u fotografiji 
idealnoga dizajnerskog interijera, i vlastito 
neadekvatno životno okruženje. Gradske su 
vlasti još za trajanja izložbe uklonile plakate 
s gradskih ulica, nakon čega su vraćeni na 
inzistiranje Muzeja.

—	 Bosnians Out! was created following 
an invitation of the Museum of Modern Art 
in Ljubljana, which organised the exhibition 
Museum in the Streets while construction 
work was being executed on the Muse-
um building. The artists were supposed 
to respond to the curators’ theme “Urban 
margins: Parallel strategies of survival, 
self-organisation, migrants, workers’ hos-
tels, prisons…” Andreja Kulunčić therefore 
produced her work in collaboration with 
the very marginalised group specified in 
the exhibition concept: three construction 
workers from Bosnia who were at that time 
working on the renovation of the Museum 
building, and who lived in Slovenia while 
moving from accommodation to the next 
at the will of their boss, on whom their 
residence permits depended, without any 
institutional protection for their rights. 

By engaging them in the project, An-
dreja Kulunčić involved them in the creation 
of the contents of the Museum on the ren-
ovation of which they were working, and at 
the same time opened up for them a chan-
nel for communication with the public on 
the living conditions of immigrant workers.

All four of them (the three workers 
and the artist) signed an author’s contract 
with the Museum, under equal conditions, 
and together worked in the rooms of the 
relocated Museum on devising and produc-
ing the project. The four basic points around 
which the campaign was centred – the 
conditions of work, life in the singles’ hostel, 
the poor-quality food and the separation 
from their families, the direct and self-ironic 
tone and the use of their photographs in the 
campaign were the choices of the work-
ers. These themes were communicated on 
city-light posters juxtaposing the flats they 
were building, represented in a photograph 
of an ideal designer interior and of their own 
substandard living environment. While the 
exhibition was still on, the city authorities 
removed the posters from the city streets, 
but subsequently restored them at the 
insistence of the Museum.

U suradnji s / In 
collaboration with: 
Osman Pezić, Said Mujić 
& Ibrahim Čurić
Kustosice / Curators: 
Zdenka Badovinac & 
Bojana Piškur
Moderna galerija, 
Ljubljana, Slovenija, 
2008. / Museum of 
Modern Art, Ljubljana, 
Slovenia, 2008
Dizajn / Design: Dejan 
Dragosavac Ruta
Produkcija / Production: 
Moderna galerija, 
Ljubljana, Slovenija, 
2008. / Museum of 
Modern Art, Ljubljana, 
Slovenia, 2008



203

Plakati u centru 
Ljubljane, Slovenija, 
rujan 2008. / Posters 
in the centre of 
Ljubljana, Slovenia, 
September 2008

Tijekom izložbe 
plakate je uklonila 
ljubljanska gradska 
vlast, bez objašnjenja. 
Nakon reakcija iz 
Muzeja, plakati su 
vraćeni na gradske 
ulice. / During the 
exhibition, the posters 
were removed by 
the Ljubljana City 
Council without any 
explanation. Following 
the reactions from the 
Museum, the posters 
were returned.



204

Samostalna izložba 
u Galeriji Miroslav 
Kraljević, Zagreb / 
Solo exhibition at the 
Miroslav Kraljević 
Gallery, Zagreb
U okviru projekta 
Zemlja ljudskih prava / 
Within the framework 
of the project Land of 
Human Rights
Kustosice / Curators: 
Ivana Bago & Antonia 
Majača

Realizacija projekta | 
Project implementation
Asistentica i 
koordinatorica projekta 
/ Assistant and project 
coordinator: Ana 
Kutleša
Koordinatorica 
produkcije / Production 
coordinator: Nevena 
Tudor
Radna grupa / 
Workgroup: Anita Lauri 
Korajlija (psihologinja 
/ psychologist), Višnja 
Vukov (sociologinja 
/ sociologist), 
Hrvoje Jurić (filozof 
/ philosopher), 
Sanja Potkonjak 
(antropologinja / 
anthropologist)
Oblikovanje postava 
/ Exhibition design: 
ARCHIsquad
Produkcija / 
Production: Galerija 
Miroslav Kraljević, 
Zagreb, Croatia, 2008. 
| Miroslav Kraljević 
Gallery, Zagreb, 2008

—	 Projekt O stanju nacije razrađuje pi-
tanje socijalne distance prema društvenim 
skupinama koje se kategoriziraju kao dru-
gotnost u odnosu na dominantnu skupinu 
stanovništva, fokusirajući se na njihovu 
medijsku prezentaciju. Projekt je obuhvatio 
zagrebačko područje kroz jednogodišnje 
istraživanje: provođenjem anketnog upit-
nika čiji su rezultati ukazali na tri najmanje 
tolerirane skupine – Rome, Kineze i homo-
seksualce, zatim obradom teme u suradnji 
sociologa, filozofa i psihologa te završnim 
zauzimanjem galerije kao prostora odakle 
su se kroz formu radionica, predavanja i 
okruglih stolova aktivirali oblici društvene 
tolerancije. U galerijskom prostoru formiran 
je i mali audiovideostudio iz kojeg su se 
producirale i u novinske i radijske medije 
slale kratke reportaže nastale u suradnji 
osoba najmanje toleriranih pripadnosti te ih 
prikazale u kontekstu koji ih individualizira 
unutar njihova manjinskog identiteta. Nam-
jena tih vijesti „virusa” bila je normalizacija 
medijskog diskursa, suptilna dekonstrukcija 
stereotipa, i to iz sustava koji ih podržava.

—	 The project On the State of the Nation 
elaborates the issue of social distance to-
wards groups that are perceived as alterity 
to the dominant group of the population, 
focusing on their presentation in the media. 
The project encompassed the Zagreb area 
through an investigation lasting one year, 
administering a questionnaire the results of 
which pinpointed the three least-tolerated 
groups – the Roma, the Chinese, and the 
homosexuals. The topic was further treated 
in joint collaboration by a sociologist, a phi-
losopher and a psychologist, with the final 
stage being the occupation of a gallery as 
the space from which forms of social tolera-
tion were activated through workshops, lec-
tures and roundtable discussions. A small 
audio-video studio was set up in the gallery 
venue, to produce and distribute short radio 
and press releases, created cooperative-
ly by the persons who belonged to these 
least-tolerated groups, showing them in a 
context that individualised them in spite of 
their minority identity. The purpose of these 
viral news stories was the normalisation of 
media discourse and a subtle deconstruc-
tion of the stereotypes coming from the 
very system that supports them.

O stanju nacije
On the State of the Nation
intervencija u mainstream medijima, radionice, okrugli stol /
intervention in mainstream media, workshops, roundtable debate



205

Izložbeni postav: 
Galerija Miroslav 
Kraljević, Zagreb, 
Hrvatska, 2008. / 
Exhibition view: 
Miroslav Kraljević 
Gallery, Zagreb, 
Croatia, 2008



206

MODUL 1 / MODULE 1
Otkloni svakodnevice / 
Everyday divergences
Zagreb, Hrvatska / 
Zagreb, Croatia /
(javni prostori / public 
spaces)
Radna grupa / 
Workgroup: Katarina 
Peović Vuković 
(teoretičarka medija / 
media theorist), Ankica 
Čakardić (filozofkinja 
/ philosopher), 
Tomislav Pletenac 
(antropolog i etnolog 
/ anthropologist and 
ethnologist), Dominko 
Blažević & Dafne Berc 
(arhitekti / architects)
Asistenti projekta / 
Project assistants: 
Marijeta Karlović & 
Vladimir Tatomir
Snimatelji / Camera: 
Đuro Gavran & Branko 
Vilus
Montaža / Editing: 
Maida Srabović
Produkcija / Production: 
MAPA, Zagreb, 2010.

MODUL 2 / MODULE 2
Conquering and 
Constructing the 
Common
Mexico City, Meksiko / 
Mexico City, Mexico
Zajednice uključene u 
projekt / Communities 
involved in the project: 
Centro de Reflexión 
y Acción Laboral 
(C.E.R.E.A.L), UCISV 
Libertad (Cananea), 
Asamblea Comunitaria 
(Miravalle) & Calpulli 
Tecalco (Milpa Alta)
Kustosi / Curators: 
Alejandra Labastida, 
Amanda de la Garza & 
Ignacio Plá
Snimatelj / Camera: 
Laura Bassols & Ivo 
Martinović
Montaža / Editing: 
Maida Srabović

—	 Uprojektu Kreativne strategije An-
dreja Kulunčić istražuje načine i utjecaje 
snalaženja, osobnih i grupnih strategija i 
invencija koje pridonose boljem svakodnev-
nom životu pojedinca i zajednice zbog često 
nedostatnih ili neodgovarajućih institucio-
nalnih mehanizama. Modularna struktura 
projekta podrazumijeva prepletanje teorijs-
ko-istraživačkoga, umjetničko-praktičnog i 
kritičko-refleksivnoga modula, a umjetnička 
produkcija uključuje različite metodologije i 
medije.

Otkloni svakodnevice
Modul Otkloni svakodnevice istražuje 
kreativne strategije i oblike samoorganizaci-
je stanovnika najveće zgrade u Hrvatskoj, 
tzv. Mamutice, izgrađene 1974. u Zagrebu. 
U zgradi živi 5500 ljudi u 1200 stanova. 
Okružena je širokim pojasom zelenila, 
parkom Travno, čija je površina povezana s 
brojem stanova u zgradi. Gradsko komunal-
no poduzeće brine se za prednji dio parka, 
no on nije postao mjesto zadržavanja, 
dok je stražnji neuređeni dio s vremenom 
potpao pod samoorganizirajuću nadležnost 
stanara i živo je mjesto njihova boravka. 
Promatrajući zgradu i park kao strukturiranu 
zajednicu, u kojoj svatko pridonosi na neki 
način, umjetnica je metodom videointervjua 
istraživala oblike prostornih i društvenih 
intervencija stanara kao oblike otklona od 
svakodnevice. U završnoj je fazi organizira-
la nagradno predstavljanje tih aktivnosti. 
Stanari su između sebe izabrali tri najza-
nimljivija i najkreativnija modela sudjelo-
vanja u zajednici: prikupljanje i održavanje 
folklorne i etnozbirke; organiziranje pomoći 
starijim ljudima u susjedstvu i zajednički 
izgrađeno boćalište.

Conquering and Constructing the Common, 
Muzej suvremene umjetnosti u Mexico 
Cityju – MUAC, 2013./2014.
Modul istražuje organiziranje svakodnevice 
u siromašnim zajednicama s rubnih dijelova 
Mexico Cityja. U zemlji s izrazito diferen-
ciranim stanovništvom i nefunkcionalnim 
državnim sustavom, one funkcioniraju 
isključivo zahvaljujući oblicima samoorga-
nizacije kojima kompenziraju manjkavost i 

disfunkcionalnost institucionalnih struktu-
ra. Materijale nastale iz terenskog is-
traživanja tih zajednica umjetnica postavlja 
u Muzej suvremene umjetnosti kao videoin-
stalaciju, tako ih izmještajući s periferije u 
centar. Isto tako, poziva pripadnike samoor-
ganizirajućih zajednica da govore o prim-
jerima svoje prakse, organizira radionice, 
poziva stručnjake, studente i druge goste. 
Pritom nije riječ o jednosmjernom prodoru u 
zabranjenu zonu ni samo o otvaranju pros-
tora vidljivosti depriviranih, već o reverzibil-
noj translokaciji, interferenciji društvenih 
polja. Centar, naime, koji uključuje muzej 
i muzejsku publiku, zazire od rubnih siro-
mašnih zajednica koje ne poznaje, u koje ne 
zalazi, o kojima stvara mišljenje zasnovano 
na lošim vijestima i strahu. Ako je zazor-
no ono što uznemiruje dominantni sustav 
znanja i interesa, a Andreja Kulunčić razot-
kriva zazorni prostor kao kreativni prostor 
solidarnosti, borbe za bolji život zajednice 
i invencije, onda ona osnažujuće djeluje na 
oba sustava. Svjesna da se nalazi na pozitiv-
nom polu moći, koristi privilegiranu poziciju 
bijele europske umjetnice da bude transfer 
potlačenim glasovima. Uvlačeći siromašne 
zajednice u sustav, kreira paradoksalnu 
situaciju: podriva sustav jer pokazuje one 
koji su njime obespravljeni i konsolidira 
ga jer „umanjuje grešku”, nudeći sustavu 
mogućnost da se restrukturira s obzirom na 
percepciju odnosa u zajednici.

Prostor Muzeja MUAC za trajanja 
je izložbe postao kreativna zona učenja, 
kritičkih refleksija, međusobnog osnaživa
nja te konkretnih inicijativa i suradnji zajed-
nica i pojedinaca iz rubnih i iz dominantnih 
kulturnih područja Mexico Cityja.

Početnica zajedničkog djelovanja
Početi najbolje što se može, Što, kako i za 
koga / WHW 
Treći modul Kreativnih strategija jest Počet-
nica zajedničkog djelovanja. Modul je inici-
jalno okupio nekoliko aktivističkih grupa: 
Direktna demokracija u školi, Novi sindikat, 
BRID, Ženska fronta, FEM Fronta, ZMAG i 
Pravo na grad. S idejom stvaranja platforme 
za razvoj edukacije, napose zatvorenih i 
udaljenih zajednica, kritičkog promišlja

Kreativne strategije 
Creative Strategies
multidisciplinarni istraživački projekt / multidisciplinary research project



207

Produkcija / Production: 
Muzej MUAC, Meksiko, 
DeLVe & MAPA, Zagreb, 
2011. – 2013. / Museum 
MUAC, Mexico, DeLVe 
& Mapa, Zagreb, 
2011–2013

MODUL 3 / MODULE 3
Početnica zajedničkog 
djelovanja / Toolkit for a 
Joint Action
Zagreb, Hrvatska / 
Zagreb, Croatia
Projekt je nastao u 
sklopu izložbe u Galeriji 
Nova, Zagreb, 2014. / 
The project was created 
as part of the exhibition 
at Nova Gallery, Zagreb, 
2014
U suradnji s grupom 
Direktna demokracija 
u školi, Novi 
sindikat, Baza za 
radničku inicijativu i 
demokratizaciju (BRID) 
/ In collaboration with 
Direct Democracy in 
Schools, New Union, 
Organisation for 
Workers’ Initiative and 
Democratisation (BRID)
Oblikovanje toolkita 
/ Toolkit spatial 
elements: Mirna Horvat
Grafičko oblikovanje 
toolkita / Toolkit 
graphic design: 
Luka Juras & Dejan 
Dragosavac Ruta
Organizacija projekta 
/ Project organisation: 
Martina Kontošić @
WHW
Produkcija / Production: 
WHW, MAPA, 2014. – 
2016.

Izložbeni postav: 
Muzej suvremene 
umjetnosti u Mexico 
Cityju – MUAC, 2013. 
/ Exhibition view: 
Conquering and 
Constructing the 
Common, Museum of 
Contemporary Art in 
Mexico City – MUAC, 
2013

Radionice i intervjui 
u okviru istraživanja 
o kreativnim 
zajednicama, 
kolovoz–rujan 2011., 
Mexico City, Meksiko 
/ Workshops and 
interviews as part 
of the research on 
creative communities, 
August–September 
2011, Mexico City, 
Mexico



208

—	 In the Creative Strategies project, 
Andreja Kulunčić explores the forms and 
effects of coping, or personal and group 
strategies and inventions that contribute 
to a better everyday life for an individual 
and the community in the face of frequently 
absent or inadequate institutional mecha-
nisms. The modular structure of the project 
presupposes the interweaving of theoret-
ical research, practical art, and critically 
reflective modules. The artistic projection 
involves diverse methodologies and media.

Everyday Divergences
The module Everyday Divergences explores 
the creative strategies and forms of self-or-
ganisation of the inhabitants of the largest 
building in Croatia, the so-called Mamutica 
(Mammoth), built in Zagreb in 1975. Five 
thousand five hundred people live in the 
building’s 1,200 flats. It is surrounded by 
a wide green belt, Travno Park, the area of 
which is related to the number of flats in 
the building. The City utility company looks 
after the front part of the park, but it has 
never become a place where people linger; 
the rear portion, however, not landscaped, 
fell to the self-organising competence of 
the tenants and is a lively place in which 
they stay. Observing the building and the 
park as a structured community, in which 
everyone makes some kind of contribution, 
and by using the video-interview method, 
the artist explored the forms of spatial and 
social interventions of the residents as 
forms of divergences from everyday life. In 
the final phase she organised a prize-giv-
ing presentation of these activities. The 
residents themselves chose the three most 

nja i aktivnog sudjelovanja u političkom i 
kulturnom okruženju, zajedno su osmislili 
diskurzivne materijale za Početnicu, pokri-
vajući osnovne pojmove iz svojih područja 
koja ujedno predstavljaju okvir građan-
ske osviještenosti: sindikalizam, direktna 
demokracija, feminizam, praktična teologija, 
održivo življenje, pravo na grad i angažirana 
umjetnost. Materijal također uključuje popis 
referentne literature, kartu svijeta prim-
jera društvenih promjena i arhivu radničkih 
borbi, a zajedno s prethodnim modulima 
dostupan je, i stalno se nadopunjuje, na 
mrežnoj stranici www.početnica.org. Ona je 
pak opredmećena, odnosno fizički ostvare-
na u interaktivnom namještaju, prostornoj 
modularnoj jedinici, kreiranoj kao svojevrsni 
toolkit koji se, za potrebe edukacije, prenosi 
na različite lokacije. Predvođena grupom 
Direktna demokracija u školi, Početnica 
je gostovala u hrvatskim gradovima u cilju 
edukacije, informiranja, osvještavanja, otva-
ranja dijaloga i aktiviranja publike, ponajpri-
je srednjoškolaca kojima je namijenjena.

Ulazeći projektima jednako u galerij
ske i negalerijske prostore, tretirajući umjet-
nost kao alat za prijenos znanja, neformalnu 
edukaciju te kao medij u kreiranju strategija 
koje mogu odgovoriti na konkretne situacije 
i stanja u društvu, Andreja Kulunčić svjesno 
udaljuje umjetnost od početnog elitizma, pri 
čemu ključnu ulogu imaju taktike korištenja 
infrastrukturom umjetničkog sustava.

Izložbeni postav: Početnica zajedničkog djelovanja, galerija 
Nova, Zagreb, 2014. / Exhibition view: Toolkit for a Joint Action, 
Gallery Nova, Zagreb 2014

Predvođena grupom Direktna demokracija u školi, Početnica 
je gostovala u Sisku, Subotici, Čakovcu, Slavonskom Brodu, 
Dubrovniku, Zadru, Puli, Sinju, Rijeci i Splitu. / Led by the group 
Direct Democracy in Schools, the Toolkit was presented in 
Sisak, Subotica, Čakovec, Slavonski Brod, Dubrovnik, Zadar, 
Pula, Sinj, Rijeka, and Split.



209interesting and most creative models for 
taking part in the community: collecting 
and maintaining a folk arts and ethnological 
collection; organising assistance for the 
elderly in the neighbourhood; and a jointly 
built boules rink. 

Conquering and Constructing the Common, 
Museum of Contemporary Art in Mexico 
City – MUAC 2013/2014
This module explores the organisation 
of everyday life in poor communities at 
the periphery of Mexico City. In a country 
with a highly differentiated population 
and a non-functioning state system, these 
communities can function only thanks to 
forms of self-organisation through which 
they compensate for the deficiency and 
dysfunctionality of institutional structures. 
The artist set up the materials arising from 
her field research into these communities 
at the Museum of Contemporary Art as a 
video installation, subsequently shifting 
them from the outskirts into the centre. She 
also invited members of the self-organising 
communities to talk about the examples of 
their practice, organised workshops, invited 
experts, students and other guests. This 
was not just about a one-way penetration 
of a forbidden zone, or just about opening 
up the space of visibility of the deprived, 
but rather a reversible translocation, the 
interference of social fields. The centre 
that includes the museum and the museum 
public finds the peripheral impoverished 
communities repugnant, it does not know 
them and does not wander into them, 
creating opinions based on bad news and 
fear. If what disturbs the dominant system 
of knowledge and interests is repugnant, 
and Andreja Kulunčić reveals this space 
of repugnance to be a space of creativity 
and solidarity, of a struggle for a better life 
for the community, and invention, then she 
is having an empowering effect on both 
systems. Aware that she is herself in a 
positive pole of power, she makes use of her 
privileged position, that of a white, Euro-
pean woman artist, to awaken the transfer 
to these subaltern voices. By pulling these 
impoverished communities into the system, 
she creates a paradoxical situation: she un-
dermines the system for she shows those it 
has disenfranchised and consolidates it by 
“diminishing the error,” offering the system 
the possibility of its own restructuring with 
respect to the perception of relations in the 
community.

The premises of the MUAC during 
the exhibition became a creative space of 
learning, of critical reflections, of reciprocal 
empowering and concrete initiatives and 
collaboration of communities and individ-
uals from the peripheral and the dominant 
cultural areas of Mexico City.

Toolkit for a Joint Action 
To Begin the Best We Can, What, How and 
for Whom? / WHW
The third module in Creative Strategies is 
the Toolkit for a Joint Action, which initially 
brought together several activist groups: 
Direct Democracy in Schools, New Union, 
BRID, Women’s Front, FEM Front, ZMAG, 
and the Right to the City. With the idea of 
creating a platform for the development of 
education, particularly of enclosed and re-
mote communities, of critical consideration 
and active participation in the political and 
cultural setting, together they conceived 
the discursive material for the Toolkit cover-
ing the basic concepts from their own areas, 
which together present a framework for 
civic awareness: syndicalism, direct democ-
racy, feminism, practical theology, sustain-
able living, the right to the city, and engaged 
art. The material also includes a list of the 
reference works, a map of the world giving 
examples of social changes and an archive 
of labour struggles, and together with pre-
vious models it is available and constantly 
updated at the website www.pocetnica.
org. It is in turn made objective, or given 
physical presence, in interactive furnishing, 
in the spatial modular unit, created as a 
kind of toolkit that is transferred to various 
locations for the sake of education. Led by 
the group Direct Democracy in Schools, 
the Toolkit has made guest appearances in 
various Croatian towns, educating, provid-
ing information, enlightening, opening up a 
dialogue and activating the public, primarily 
the secondary school children for whom it is 
intended. 

By taking the projects equally into 
gallery and non-gallery spaces, treating art 
as a tool for the transfer of knowledge, for 
informal education and as a medium for the 
creation of strategies that can respond to 
various concrete situations and states in 
society, Andreja Kulunčić is deliberately and 
consciously distancing art from the initial 
elitism, with the tactics for using the infra-
structure of the art system, however, having 
a key role.



210

Projekt je realiziran u 
Klinici za psihijatriju 
Vrapče u Zagrebu, u 
suradnji s osobama kod 
kojih je dijagnosticiran 
težak depresivni 
poremećaj te s prof. 
Dubravkom Stijačić, 
psihoterapeutkinjom. 
/ The project was 
produced at Vrapče 
Psychiatric Hospital 
in Zagreb, Croatia, in 
collaboration with 
persons diagnosed 
with a major 
depressive disorder 
and psychotherapist 
Dubravka Stijačić.

Realizacija projekta | 
Project implementation
Snimatelj / Camera: 
Hrvoje Ramadža
Montaža / Editing: 
Igor Kožić & Hrvoslava 
Brkušić
Intervjui o depresiji 
iz rodne perspektive 
/ Interviews about 
depression from a 
gender perspective: 
prof. Dubravka Stijačić 
(defektologinja, 
socijalna pedagoginja 
i psihoterapeutkinja 
/ defectologist, 
social pedagogue, 
psychotherapist), 
prof. dr. sc. Nataša 
Jokić-Begić (klinička 
psihologinja i 
psihoterapeutkinja / 
clinical psychologist 
and psychotherapist) 
& prof. dr. sc. Biljana 
Kašić (sociologinja i 
feministička aktivistica 
/ sociologist and 
feminist activist)
Produkcija / 
Production: Muzej 
suvremene umjetnosti, 
Zagreb, Hrvatska, 
2012. / Museum of 
Contemporary Art, 
Zagreb, Croatia, 2012

—	 Rad U krugu dio je širega višegodišnjeg 
projekta Destigmatizacija, koji je Andreja 
Kulunčić pokrenula u suautorstvu s radnim 
timom i pacijentima Klinike za psihijatriju 
Vrapče u Zagrebu. Ideja je projekta os-
labiti stigmu koja se u javnosti povezuje 
s duševnim bolestima i psihijatrijskim 
pacijentima, a njima samima pružiti alate za 
uspješniju resocijalizaciju.

Depresija je jedan od najčešćih 
psihičkih poremećaja današnjice, a žene 
obolijevaju dvostruko češće od muškaraca. 
Svjetska zdravstvena organizacija predvi-
djela da će 2020. biti prva na ljestvici bolesti 
s visokim postotkom smrtnosti, iako je u 
90 % slučajeva bolest izlječiva. No 50 % 
oboljelih nikada ne potraži liječničku po-
moć, zbog negiranja poremećaja i osjećaja 
srama. Rad U krugu govori o tom problemu s 
rodne pozicije. Na zidnu projekciju videos-
nimke sesije grupne terapije pacijentica i 
pacijenta (samo je jedan muškarac među 
sudionicima) oboljelih od teškog oblika de-
presije nastavljaju se kružno poredani stolci 
u stvarnom galerijskom prostoru, čime se 
simulira terapijska situacija. Svaki gledatelj 
biva uvučen u sesiju u gotovo izjednačujućoj 
poziciji s pacijentima neovisno o svojem 
zdravstvenom/duševnom stanju. Sastavni 
dio instalacije čine i tekstovi triju stručnja
kinja različitih metodoloških orijentacija o 
rodnoj prirodi depresije.

—	 The work Within is part of a broader, 
years-long project Destigmatisation, which 
Andreja Kulunčić initiated in co-authorship 
with a work team and psychiatric patients 
from the Vrapče Psychiatric Hospital. The 
idea of the project was to lessen the stigma 
the public attaches to mental illness and 
psychiatric patients, giving the latter the 
tools needed for more successful resociali-
sation.

Depression is one of the most fre-
quent mental disorders of the present age, 
and from which women suffer twice as 
much as men. The World Health Organisa-
tion predicted that by 2020 it will be first 
on the list of diseases, with a high mortality 
rate, even though it is remediable in 90% 
of cases. However, 50% of sufferers nev-
er seek medical assistance, denying the 
condition and feeling ashamed. The work 
Within speaks of this problem from a gender 
position. Proceeding from a wall screening 
of a video of a group therapy session (all are 
women apart from one man) for victims of 
severe depression are chairs set out in a 
circle in the real-life gallery space, simulat-
ing a therapy situation. Each viewer is drawn 
into the session in an almost equivalent 
position with the patients independently of 
their state of mental health. A component 
part of the installation consists of writings 
by three women experts of various meth-
odological orientations concerning the 
gender-related nature of depression.

U krugu
Within
videoinstalacija / video installation
Iz fundusa Muzeja suvremene umjetnosti, Zagreb /  
From the collection of the Museum of Contemporary Art, Zagreb



211

Izložbeni postav: Salon 
Muzeja savremene 
umetnosti, Beograd, 
Srbija, 2013. / 
Exhibition view: Salon 
of the Museum of 
Contemporary Art, 
Belgrade, Serbia, 2013

Videokadrovi, 
psihoterapijska sesija 
u Klinici za psihijatriju 
Vrapče, Zagreb, 
Hrvatska, 2011. / Video 
stills, psychotherapy 
sessions at the Vrapče 
Psychiatric Hospital, 
Zagreb, Croatia, 2011



212

Sudjelovali / In 
collaboration with: 
Dubravka Stijačić, kuna 
zlatica (Zlatka Salopek 
& Ana Kunej), Vlatka 
Prstačić i pacijenti 
Klinike za psihijatriju 
Vrapče / & patients 
of Vrapče Psychiatric 
Hospital
Suradnici / Associates: 
Hrvoje Bielen (web-
dizajn / web design), 
Ivica Hrg (web-
programiranje / web 
programming), Irena 
Bekić (tekst / text), Ana 
Kovačić (koordinacija 
dijela projekta / 
coordination of part 
of the project), Sanja 
Baković (medijska 
kampanja / media 
campaign)
Produkcija / Production:  
MAPA, Zagreb, 2013.

—	 Projekt Vrapčanski jastuci, pokrenut 
2013., razvija javni govor o stigmi koja prati 
duševne bolesnike i bolesti. Nastao u ko-
autorskoj sprezi autorica projekta Andreje 
Kulunčić, Dubravke Stijačić, dizajnerica 
kune zlatice (Zlatke Salopek i Ane Kunej) 
i Vlatke Prstačić, voditeljice kreativnih 
bolničkih radionica i pacijenata Klinike 
Vrapče, s intencijom infiltriranja u društve-
nu svakodnevicu, ovaj rad pripada skupini 
radova koji egzistiraju između umjetnosti 
kao institucije i njezinih mimikrijskih, gotovo 
samodokidajućih ekstenzija u svakodnevni 
život. Treći u nizu radova1 nastalih u surad-
nji s timom vrapčanske klinike, proizišao iz 
nastojanja umjetnice da javnim govorom 
problematizira dominantni diskriminirajući 
stav zajednica prema mentalnim bolestima 
i oboljelima, rad obrađuje društveni stereo-
tip o duševnim bolesnicima kao „drugim” 
ljudima: opasnima, ludima ili nesposobnima, 
zbog čega ih se potiskuje na sam društveni 
rub. No ironijskim govorom u prvom licu i 
privlačnim dizajnom jastučnica kreiranih na 
bolničkim terapijskim radionicama, upo-
zorava da su granice mentalnog zdravlja po-
rozne te da ono nije podrazumijevano stanje 
„zdravih”. Jastuci tako postaju identifikacij
ski predmet i posrednici u dijalogu koji se 
želi pokrenuti. Duhoviti natpis „Ja sam u 
depri, liječim se, čuvam ti krevet” uzdrmava 
sigurnu zonu „normalnih”, objedinjujući, kroz 
ironijski kod, dvostruku simboliku: s jedne 
strane sigurnost i toplinu doma, a s druge 
zazor od bolesničke sobe. Ta uznemirujuća 
unija, krhka ravnoteža suprotstavljenih 
značenja, prohod je prema destigmatizaciji 
duševno oboljelih i poziv na uvažavanje tuđe 
ili svoje takve situacije.

Drugi segment rada javna je kampanja 
za destigmatizaciju. Kombinira marketinške 
promotivne strategije, prisutnost u medi-
jima, izradu mrežne stranice i stranice na 
Facebooku. Pokreće se kolektivna lančana 
igra u kojoj se jastuk prenosi „od ruke do 

ruke”, nosi po raznim događanjima i pros-
torima, pri čemu se njegovo kretanje prati, 
fotografira i objavljuje na stranici na Face-
booku. Od simboličnog predmeta jastuk 
postaje subjekt, središnja figura, aktivirajući 
predmet i agens promjene.

Paralelni tijek kampanje aukcijska je 
kupnja jastuka od Udruge za psihosocijalnu 
pomoć i rehabilitaciju sa sjedištem u Klinici 
Vrapče, što predstavlja izravnu pomoć paci-
jentima u procesu rehabilitacije.

Postavljanje projekta Vrapčanski 
jastuci u galeriji2 još je jedna aktivacija rada 
i njegovo privremeno usidrenje u umjetnički 
kontekst koji rad stalno nadilazi. Galerija se 
prenamjenjuje u radionicu s rekonstrukci-
jom izrade jastuka. Posjetitelji su pozvani 
ne samo da kupe jastuk već da sudjeluju u 
izradi, pri čemu im pomažu bivši pacijenti 
koji su, u okviru projekta, plaćeni za taj rad. 
Dok kupnja odražava hijerarhijsku strukturu, 
sudjelovanje u izradi oblik je solidarnosti. 
Preuzimanje pozicije pacijenta u bolnici, 
koncentracija i ponavljanje istih radnji 
impliciraju sudioništvo. Svaka od tih radnji 
mjesto je identifikacije i začetak komunika
cije s nevidljivim parom koji prolazi proces 
kolektivne subjektivizacije. To je politička 
subjektivizacija. Komunikacija podrazumije-
va promjenljive odnose moći, što se očituje 
kroz stalno izmjenjujuće pozicije među 
sugovornicima. Zato je komunikacijska 
radnja koja se ostvaruje u galeriji osnova za 
identifikaciju i promjenu osobnog i javnoga 
govora. U tom je smislu ovaj rad političan.

Vrapčanski jastuci
Vrapče Pillows
akcije i intervencija u javnom prostoru, Facebook, mrežna stranica /
actions and interventions in public space, Facebook, website

	 1	 U suradnji s profesoricom Stijačić i pacijentima Klinike za psihijatriju, Andreja Kulunčić 2010. realizirala je rad 
Destigmatizacija (s terapijskom grupom osoba oboljelih od shizofrenije) u okviru izložbe Ekstravagantni umovi 
kustoskog kolektiva Kontejner te 2012. rad U krugu (s terapijskom grupom osoba kod kojih je dijagnosticiran 
težak depresivni poremećaj).

	 2	 Galerija Forum, Zagreb, 7.–23. prosinca 2015. Kustos: Antun Maračić



213

Facebook akcija 
kao dio projekta, 
2013. /  Facebook 
action as part of 
the project, 2013



214

	 01	 In 2010, in collaboration with Professor Stijačić and the patients of the Psychiatric Hospital, Andreja Kulunčić 
presented the work Destigmatisation (with a therapy group of persons with schizophrenia) in the context of 
the exhibition Extravagant Minds by the curatorial collective Kontejner, and in 2012 the work Within (with a 
therapy group of persons with major depressive disorder).

	 02	 Forum Gallery, Zagreb, December 7–23, 2015. Curated by Antun Maračić.

—	 The project Vrapče Pillows, begun in 
2013, initiated a public discourse on the 
stigma that accompanies mental patients 
and mental illnesses. Created as a joint 
project by co-authors Andreja Kulunčić and 
Dubravka Stijačić, the designers of kuna zla-
tica (Zlatka Salopek and Ana Kunej), Vlatka 
Prstačić, head of the creative workshops 
of the hospital and the patients of Vrapče, 
with the intention to infiltrate the social 
quotidian, this work belongs to a group of 
works that exist somewhere between art as 
institution and its mimicking of practically 
self-cancelling extensions into everyday 
life. The third in a series01 of works created 
in collaboration with the team of Vrapče 
Hospital, and stemming from the endeav-
ours of the artist to take issue through 
public discourse with the dominantly 
discriminatory standpoint of the community 
towards mental sickness and the people 
who suffer from it, this work deals with 
social stereotypes of mental patients as 
“others,” dangerous, mad or incapable, due 
to which they are pushed to the edges of 
society. Through ironical first-person dis-
course and the pretty designs of the pillows, 
reference is made to the porosity of the 
border of mental health, which is not the 
taken-for-granted condition of the healthy.

The piquant inscription “I’m de-
pressed, I’m being treated, keeping a bed 
for you” rocks the safe zone of the normal, 
uniting, through its ironical code, a double 
symbolism. On the one hand there is the 
warmth and safety of the home, and on 
the other, the repugnance aroused by the 
hospital ward. This disturbing union, this 
fragile equilibrium of juxtaposed meanings, 
is a passage towards the destigmatisation 
of the mentally ill and a call to respect 
situations of this kind, be it one’s own or of 
others.

The second segment of the work is 
the public destigmatisation campaign. It 
combines advertising strategies, media 
presence, the making of a website and a 
Facebook page, and adopts the mecha-
nisms of spectacularisation. There is a kind 
of collective chain game in which a pillow 

goes from hand to hand, is taken to various 
events and spaces, its peregrinations being 
monitored, photographed and published on 
Facebook. From being a symbolic object, 
the pillow becomes a subject, a central 
figure, an activating object, and agent of 
change. 

A parallel strand in the campaign is 
the purchase at auction of the pillows from 
the Psychosocial Assistance and Rehabil-
itation Society located at Vrapče Hospital, 
which constitutes direct help to patients in 
the process of rehabilitation. 

Presenting the project Vrapče Pillows 
in a gallery02 is one more way of activating 
the work, of temporarily anchoring it in the 
artistic context that the work constantly 
transgresses. The gallery is repurposed 
into a workshop with a reconstruction of 
the making of the pillows. The visitors are 
invited not only to buy the pillows but to 
take part in making them, in which they are 
assisted by the former patients who, within 
the framework of the project, are paid for 
this work. While the act of purchase reflects 
a hierarchical structure, participation in the 
making is a form of solidarity. Taking on the 
same position as the patient in the hospital, 
concentrating, repeating the same actions, 
implies complicity. Each of these actions 
is a place of identification and the germ of 
communication in an invisible pair that goes 
through the process of collective subjecti-
vation. This is political subjectivation. Com-
munication implies changeable relations 
of power, as manifested in the constantly 
alternating positions among the parties to 
the conversation. And therefore the action 
of communication that is produced in the 
gallery is a basis for identification and a 
change of personal and public discourse. In 
this sense, this is a political work. 



215

Izložbeni postav: 
Vrapčanski jastuci, 
galerija Forum, Zagreb, 
2015. / Exhibition view: 
Vrapče Pillows, Forum 
Gallery, Zagreb 2015



216

Animirani film / 
Animated film:
Autorice koncepta i 
scenaristice: kolektiv 
ISTE (inicirala i vodi 
Andreja Kulunčić, ostale 
članice žele zadržati 
anonimnost) / Authors 
of the concept and 
screenwriters: EQUALS 
Collective (initiated and 
led by Andreja Kulunčić; 
the other members wish 
to remain anonymous)
Režija i animacija / 
Director and animation: 
Vedran Štefan
Montaža / Editing: Maida 
Srabović
Dizajn zvuka i mix / 
Sound design and mix: 
Ivan Mihoci
Glazba / Music: Žen, 
Slava Raškaj
Prema videopredlošku 
kolektiva ISTE / 
According to the video 
template of the EQUALS 
Collective
Produkcija / Producer: 
NGO Mapa, Zagreb, 2017

Naracija / Voiceover:  
Hrvatski / Croatian: 
Emanuela Barbaro, 
Renata Filčić, Mirjana 
Grab, Mirna Rodić, Bella 
Rupena 
Talijanski / Italian: Sara 
Jelaš, Bella Rupena, 
Dragana Parlač, Chiara 
Russo, Petra Strika / 
Mađarski | Hungarian: 
Annabella Deininger, 
Katalin Deininger, 
Anna Kulunčić, Agneš 
Menjhart Urban, 
Magdolna Sabo Čajkaš  
/ Bugarski | Bulgarian: 
Nina Brajčić, Marta Rak 
/ Engleski | English: 
Laura Bui, Renata Filčić, 
Viktorija Ulemac 
Audio montaža / Audio 
editing: Buga Kranželić 
Produkcija / Production: 
Muzej suvremene 
umjetnosti, Zagreb, 
2025. / Museum of 
Contemporary Art, 
Zagreb, 2025

—	 ISTE je naziv pod kojim djeluje grupa 
žena različitih manjinskih identiteta. Inicijal-
no okupljene na poziv Andreje Kulunčić, koja 
je također članica kolektiva, na nizu radi-
oničkih sastanaka detektirale su osnovne 
probleme s kojima se susreću na svakod-
nevnoj i institucionalnoj razini, a rezultat su 
diskriminirajućih oblika ponašanja i diskri-
minirajuće legislative: od straha od prolaza-
ka određenim dijelovima grada zbog boje 
kože ili vjerskih obilježja (hidžab), nelagode 
zbog uporabe vlastitog jezika (arapski), do 
nemogućnosti usvajanja djeteta u istospol-
noj zajednici ili dobivanja azila. Zajednički 
osmišljavaju javnu kampanju u kojoj govore 
iz prvoga lica o tim problemima. U trenut-
ku kada su izgovoreni javno, u animiranom 
videu dijeljenom na društvenim mrežama ili 
plakatima u city light boksovima i oglasima 
u novinama, ili pak duhovito pretočenih u 
turistički vodič s markiranim zonama opas-
nima za strance, to prestaju biti problemi 
određene osobe ili skupine ljudi, već se 
očituju kao simptomi kolektivnih identiteta.

Teorijsko utemeljenje kampanje leži 
u tezi o strahu od malih brojeva Arjuna 
Appaduraija. U vremenu društvene krize, 
rasta siromaštva i neizvjesnosti, slablje
nja nacionalnih država pred ekonomskom 
globalizacijom te pojačanih migracija, 
nacionalne se države konsolidiraju ideologi-
jom tla, umišljajem o cjelini i homogenosti 

ISTE – za prihvaćanje različitosti
EQUALS – for the Acceptance of Diversity
intervencija u javnom prostoru / intervention in public space

zajednice. U takvoj konstelaciji dominantni 
entitet percipira manjinske grupe, koje 
drukčijim identitetima i mješovitim statusi-
ma nagrizaju jedinstvo kolektivnog identite-
ta, kao kolektivnog stranca. Ta objedinjujuća 
identitetska konfiguracija postaje prijetnja 
zamišljenoj homogenosti, nacionalnoj 
ekonomskoj snazi i kulturnoj koherenci-
ji. Identiteti izmaknuti od norme (u ovom 
slučaju Romkinja, muslimanka, lezbijka, 
crnkinja, tražiteljica azila iz Sirije) postaju 
objekt netrpeljivosti, a tijelo koje upisuje 
drugost u društvenu strukturu postaje meta 
nasilja koje će mijenjati varijetete ovisno o 
identitetskom određenju ugrožena tijela.

Javno se obraćajući svojim sugrađa
nima putem društvenih mreža i oglasa, 
žene kolektiva ISTE, koje, budući da su 
žene u dobi iznad četrdeset godina i k tome 
manjinski identiteti, najmanje dvostruko 
prelamaju drugost, upisuju svoje tijelo u 
javni prostor poručujući da ne žele pristati 
na tiraniju statističkoga konstrukta te da u 
gradu koji smatraju svojim žele živjeti bez 
straha i poniženja. Andreja Kulunčić među 
njima predstavlja normativni identitet i 
intersekcijski prag za njihov prolazak u 
sustav. Koristeći se statusnim benefitima, 
prosljeđuje im umjetničke resurse kao alate 
za samoartikuliranje, svjesno se povlačeći iz 
autorstva i izmještajući umjetnost iz elitne 
domene povlaštenih.

Produkcija plakata 
/ Poster production: 
Kolektiv ISTE (inicirala 
i vodi Andreja Kulunčić, 
ostale članice žele 
zadržati anonimnost) 
/ EQUALS Collective 
(initiated and led by 
Andreja Kulunčić; the 
other members wish to 
remain anonymous)
Fotografije / 
Photography: Ivan 
Posavec
Dizajn / Design: Dejan 
Dragosavac Ruta
Dokumentacija / 
Documentation: Ivo 
Martinović.
Produkcija / Producer: 
NGO Mapa, Zagreb, 2017 



217

Plakati u Zagrebu, 
2017. / Posters in 
Zagreb, 2017



218

—	 EQUALS is a name under which a 
group of women of different minority iden-
tities operate. Initially gathered together 
at the invitation of Andreja Kulunčić, who 
is also a member of the collective, and 
through a series of workshop meetings, they 
identified the basic problems they meet 
at everyday and institutional levels, as the 
result of discriminatory forms of behaviour 
and discriminatory legislation: from fear of 
passing through certain parts of the city 
because of their skin colour or markers of 
their religion (e.g., the hijab), the unease 
at using their own language (Arabic), the 
impossibility of adopting children in a same-
sex union or being granted asylum. Together 
they conceived a public campaign in which 
they speak in the first person about these 
problems. At the moment when they are 
enunciated in public, in an animated video 
shared on social networks or in posters in 
city-light boxes and adverts in the papers, 
or wittily transposed into a tourist guide 
with certain zones marked as dangerous for 
foreigners, they cease to be the problems of 
a given person or group of people, and are 
rather being seen as symptoms of collective 
identities.

The theoretically grounded campaign 
draws on the thesis of Arjun Appadurai’s 
fear of small numbers. At a time of so-
cial crisis, the growth of uncertainty and 
poverty, the weakening of national states 
in the face of economic globalisation and 
increased migrations, national states are 
consolidating with the idea of soil, the 
imagination of the whole and homogeneity 

of the community. In such a conjunction, 
the dominant entity perceives minority 
groups, which with their different identities 
and mixed statuses corrode the unity of the 
collective identity, as a collective alien. This 
unifying configuration of identity becomes 
a threat to an imaginary homogeneity, 
national economic strength and cultural 
coherence. Outlying identities (in this case 
a Roma woman, a Muslim woman, a lesbian, 
a black woman, and a female asylum seeker 
from Syria) become the object of intoler-
ance, and the body that inscribes otherness 
into the social structure is the target of 
violence that changes its varieties depend-
ing on the identity determination of the 
threatened body.

Publicly addressing their fellow 
citizens via social networks and adverts, 
women of the EQUALS collective—who, 
since they are women over the age of forty 
and are also minority identities, doubly re-
fract otherness—inscribe their bodies into 
public space, giving the message that they 
will not accept the tyranny of the statistical 
construct and that they want to live without 
fear or humiliation in the city they think of 
as their own. Among them, Andreja Kulunčić 
represents the normative identity and the 
intersection threshold for their passage into 
the system. Making use of the benefits of 
her status, she transmits to them artistic 
resources, tools for self-articulation, delib-
erately withdrawing herself from authorship 
and dislocating art from the elite domain of 
the privileged.



219

Kadrovi iz animacija / 
Animation stills



220

U suradnji s: Renata 
Jambrešić Kirin, 
antropologinja; 
Dubravka Stijačić, 
psihoterapeutkinja / 
In collaboration with: 
Renata Jambrešić 
Kirin, anthropologist; 
Dubravka Stijačić, 
psychotherapist
Realizacija projekta | 
Project implementation
Kustosice | Project 
curators: Irena Bekić i 
Anca Verona Mihuleţ
Izvođačice | Performers: 
Annette Giesriegl (glas 
| voice), Jasna Jovićević 
(zvuk | sound), Zrinka 
Užbinec (ples | dance)
Fotografija | 
Photography: Darko 
Bavoljak, Ivo Martinović
Snimanje | Video: Darko 
Bavoljak, Ivo Martinović
Montaža | Video editing: 
Maida Srabović
Klesanje svjedočanstva 
| Carving of the 
testimonies: Silvester 
Ninić
Obrada zvuka | Sound 
design: Hrvoje Nikšić
Tehnički postav i zvučna 
kompozicija | Technical 
setup and sound score: 
Ivan Slipčević
Produkcija projekta 
/ Project production: 
MAPA (Maja Marković, 
Andreja Kulunčić)  
i/and Udruga Goli otok 
„Ante Zemljar“ (Darko 
Bavoljak)

—	 Aktiviranje sjećanja na stradanje više 
od 850 kažnjenica u političkim logorima za 
žene na otocima Goli otok i Sveti Grgur u 
fokusu je ovog umjetničkoistraživačkog 
projekta. Režim u logoru sustavno je 
ugrožavao reproduktivno zdravlje žena, 
osjećaj etičke odgovornosti i skrbi za druge 
te isključivao njihove spolne specifičnosti. 
Kažnjenice su bile prisiljavane da kažnja-
vaju, nadziru i isljeđuju jedna drugu, što je, 
uz težak rad, rezultiralo njihovom dubo-
kom traumom i dugogodišnjom šutnjom. 
Kroz prostorne umjetničke intervencije na 
lokalitetima Golog otoka i Svetog Grgura, 
izložbe, mrežnu stranicu, publikacije te niz 
radionica i razgovora, projekt dekonstruira 
hotimičnu amneziju ženske povijesti Golog 
otoka i otvara prolaz pamćenju. Pri tome 
poseže za subverzivnom komemoracijskom 
formom – antispomenikom – koji ne nameće 
sjećanje, već ga traži u stalno obnavlja-
jućem prožimanju osporenih sjećanja te 
spoznajama i osjećajima publike. Izložba je, 
usredotočena na transformaciju ženskog 
tijela podvrgnutog ugnjetavanju ili traumi, 
podijeljena u tri postaje: mjesto za gestual-
nu interpretaciju svakodnevne torture nad 
ženama na Golom otoku i Svetom Grguru u 
formi peterokanalne instalacije; prostor za 
promišljanje i komplementarno razmišljanje 
koji sadržava vizualne materijale – crteže, 
fotografije i objekte – nastale kroz umjet-
ničko istraživanje; te zonu sudjelovanja, koju 
umjetnica svakodnevno izvodi kroz različite 
akcije, razvijane u suradnji s publikom. 
Postavom i popratnim radionicama izlož
ba evocira ideje logora i antispomenika, 
kao oličenja političke egzistencije žena u 
modernom dobu. Unutar prostora muzeja 
posjetitelj/posjetiteljica postaje čuvar/
čuvarica memorije, sudionik/sudionica 
umjetničkog procesa i svjedok/svjedokinja 
kontingentne povijesti.

—	 The focus of this art and research 
project is the activation of the memory of 
suffering of more than 850 women convicts 
in the political camps of Goli Otok and Sveti 
Grgur. The regime in the camps systemati-
cally endangered the women’s reproductive 
health, their sense of ethical responsibility 
and caring for others, and excluded their 
sexual specificities. The convicts were 
forced to punish, control and interrogate 
each other which, together with hard 
manual labour, resulted in deep trauma and 
yearslong silence. Through artistic spatial 
interventions at the sites of Goli Otok and 
Sveti Grgur, exhibitions, a website, publica-
tions, and a series of workshops and talks, 
the project deconstructs the deliberate 
amnesia regarding the history of women in 
Goli Otok and opens the path to memory. 
Thereby it uses a sub versive commemora-
tive form—an antimonument—which does 
not impose memory, but rather searches for 
it in the constantly renewing permeation of 
disputed memories and the knowledge and 
feelings of the audience. The exhibition is 
centred on the transformation of a wom-
an’s body when subjected to oppression or 
trauma, and is divided into three stations: 
the site for the gestural interpretation of 
daily torture endured by the women on Goli 
Otok and Sveti Grgur in form of a five-chan-
nel installation; the space for reflection and 
complementary deliberation containing vi-
sual materials—drawings, photographs and 
objects—created through artistic research; 
and the zone of participation, performed 
daily by the artist herself through various 
actions developed in collaboration with the 
public. Through the setup and the accom-
panying workshops, the exhibition evokes 
the ideas of camps and anti-monuments as 
the epitomes of women’s political existence 
throughout modernity. Within the Museum 
spaces, the visitor becomes a keeper of 
memory, a participant in the artistic pro-
cess, and a witness to contingent history.

Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo da joj 
You Betrayed the Party Just When You Should Have 
site-specific projekt na lokalitetima ženskog političkog zatvora Goli otok i Sveti Grgur, 2019.–2022. /  
site-specific project on women’s political prison camp on Goli Otok and Sveti Grgur islands, 2019–2022

	 *	 Izjava upraviteljice logora Goli otok Marije Zelić /  
statement by Marija Zelić, warden of the Goli Otok camp



221pomognete*
Helped It*

Isječak iz videa s 
izvođačicom Zrinkom 
Užbinec, Goli otok, 2019.  
/ Video still featuring 
performer Zrinka Užbinec, 
Goli Otok, 2019

Fotografija s lokacije ženskog 
političkog logora na Golom 
otoku / Site photograph of 
the former women’s political 
camp on Goli Otok



222

—	 Rad je nastao u suradnji s indonezij
skim radnicima zaposlenima na obnovi 
Umjetničkog paviljona. Suradnja se odvijala 
kroz niz susreta na kojima su razgovarali o 
svojem životu u Europi i Zagrebu, o suživotu 
i mogućnostima zajedničke budućnosti. 
Izjave radnika na plakatima kombinirane 
su s prikazima likova iz tradicionalnoga 
indonezijskog kazališta wayang. Ovaj više 
tisuća godina star oblik kazališta pod 
zaštitom je UNESCO-a kao svjetska nema-
terijalna kulturna baština, a indonezijski su 
je radnici željeli predstaviti gradu u kojem 
privremeno žive. Rad je realiziran u pros-
incu 2023. u obliku kampanje u city light 
boksovima i billboardima u okviru programa 
12.5 sekvenci za 125 godina Umjetničkog 
paviljona u Zagrebu. Time su prisutnost 
indonezijskih radnika koji sudjeluju u obnovi 
naših kulturnih spomenika i njihova kultura 
upisani u javni prostor grada, simbolički 
ukazujući na prepletanje kulturnih tradicija.

—	 The work was conceived in collabora-
tion with the Indonesian workers employed 
on the renovation of the Art Pavilion. The 
collaboration proceeded through a series 
of meetings at which they discussed their 
lives in Europe and Zagreb, the coexistence, 
and the possibilities of a shared future. The 
workers’ statements in the posters are com-
bined with the portrayal of characters from 
Wayang, the traditional theatre of Indonesia. 
This millennia long form of theatre is pro-
tected by UNESCO as the world’s intangible 
cultural heritage, and the Indonesian work-
ers sought to present it to the city in which 
they temporarily live. The work was actual-
ised in December of 2023 as a campaign in 
citylight boxes and on billboards within the 
framework of the project 12.5 Sequences for 
the 125 Years of the Art Pavilion in Zagreb. 
The presence of Indonesian workers who 
participate in the renovation of our cultural 
monuments and their cultures have thereby 
been inscribed in the city’s public space, 
symbolically indicating the intertwining of 
cultural traditions.

Učimo napraviti mjesta svima
We Learn to Make Space for Everyone
in-situ projekt / in-situ project

Realizacija projekta | 
Project implementation:
Kustosica / Curator: 
Irena Bekić 
Dizajn / Design: Dejan 
Dragosavac Ruta
Prijevod s indonezijskog 
tijekom suradnje 
s radnicima / 
Translation from 
Indonesian during 
collaboration with 
workers: Marina 
Pretković / Indonezijski 
radnici žele zadržati 
anonimnost | The 
Indonesian workers 
would like to remain 
anonymous / 
Fotodokumentacija | 
Photo documentation: 
Sanja Bistričić Srića
Produkcija / Production: 
Umjetnički paviljon u 
Zagrebu, 2023. / Art 
Pavilion in Zagreb, 2023



223

Plakati u javnom 
prostoru, Zagreb, 
2023. / Posters in 
public space, Zagreb, 
2023



224

—	 Nagli porast broja stranih radnika i 
radnica u Hrvatskoj u posljednjih šest go-
dina promijenio je demografske slike naših 
gradova i radikalizirao političke stavove 
usmjerene protiv migranata. Na suprotnoj 
strani ovih tendencija nalazi se globalna i 
lokalna borba za društvenu ravnopravnost 
koja umjesto podjele na domaće i strance 
računa na zajedništvo različitih i fluidnih 
identiteta i kulturnu hibridnost koja iz toga 
proizlazi. Kako graditi zajedničku budućnost 
s novim sugrađanima – stranim radnicima i 
radnicama – polazišno je pitanje ovog pro-
jekta. 

Mikrosituacije zajedništva: stvaranje 
iskustva bivanja skupa mentalni je proces, 
društvena relacija i fizički prostor u muzeju. 
Osmišljen za dijeljenje iskustva druženja 
kroz učenje, razgovore, koncerte, debate i 
radionice, za vrijeme trajanja izložbe okuplja 
privremenu zajednicu lokalnog i migrant
skog stanovništva.

Fizički prostor kreiran je u suradnji 
s migrantima i migranticama iz Filipina i 
Indonezije te predstavlja njihove kulture, 
tradicije i svakodnevni život u Hrvatskoj. To 
je prostor njihova trećeg mjesta, mental-
nog, političkog i kulturnog prostora koji je 
hibridan, koji ne označuje ni ovdje ni tamo, 
ni zemlju dolaska ni zemlju odlaska, već je 
premrežen iskustvima bivanja u obje te go
vori o složenosti migrantskih, ali i domicilnih 
identiteta. 

Preuzimajući i miješajući kodove 
muzejskog postava, socijalne skulpture 
i svakodnevice, Andreja Kulunčić skreće 
uvriježeni pogled na migrantske radnike i 
radnice prebacujući fokus s narativa o eko
nomskim motivacijama i borbi za preživlja-
vanjem u područje kulture i umjetnosti.

—	 A sharp increase in the number of for-
eign workers in Croatia in the last six years 
has changed the demographics of our towns 
and radicalised the political views aimed 
against migrants. At the other end, we find 
the global and local struggle for social 
equality which, in lieu of a division between 
the “locals” and the “foreigners,” relies on 
the togetherness of diverse and fluid iden-
tities and the cultural hybridity arising from 
it. The question of how we build a shared 
future with our new fellow citizens—the 
foreign workers—is the starting point of this 
project. Micro-Situations of Togetherness: 
Creating the Experience of Being Together 
is a mental process, a social relation and 
a physical space in a museum. Conceived 
for sharing the experience of socialising 
through learning, talks, debates, workshops, 
it brings together a temporary community of 
local and migrant population in the course 
of the exhibition. 

The physical space has been created 
in collaboration with migrants from the 
Philippines and Indonesia, and represents 
their cultures, traditions, and everyday life 
in Croatia. This is the space of their third 
place, a mental, political and cultural space 
that is hybrid, that marks neither here nor 
there, neither the country of arrival nor the 
country of origin, but is rather networked 
by the experiences of being in both, and 
speaks of the complexity of migrant identi-
ties but also of the domicile ones. 

By taking over and combining the 
codes of the museum setup, social sculp-
ture and everyday life, Andreja Kulunčić 
draws new attention to migrant workers, 
shifting the focus from the narrative of eco-
nomic motivation and struggle for survival 
into the field of culture and art.

Kustosica / Curator: 
Irena Bekić
Koordinatorica projekta 
/ Project coordinator: 
Ivana Završki
Koordinatori suradnje 
za Veleposlanstvo 
Republike Indonezije u 
Zagrebu / Collaboration 
coordinators for 
Embassy of the 
Republic of Indonesia in 
Zagreb: Derian Antonio 
Daniswara,  Marina 
Pretković 
Suradnica i 
koordinatorica suradnje 
za indonezijsku 
kulturu / Contributor 
and collaboration 
coordinator for 
Indonesian culture: 
Marina Pretković
Suradnice za 
indonezijsku kulturu 
/ Collaboration 
coordinators for 
Indonesian culture: 
Wirdah Habsyi, Murni 
Nyaristi
Suradnica za 
program o gamelanu 
/ Collaboration 
coordinator for gamelan 
program: Julija Novosel
Koordinatorice 
suradnje za filipinsku 
kulturu / Collaboration 
coordinators for Filipino 
culture: Vida Kličko, 
Jerica Grgurić
Izjave nepalskih radnika 
i radnica / Statements 
by Nepali workers: 
Dženana Kalamujić
Koordinatorica suradnje 
za Veleposlanstvo 
Republike Filipini u 
Beču / Collaboration 
coordinator for 
Embassy of the 
Republic of the 
Philippines in Vienna: 
Chryzl Sicat
Izrada tradicionalnih 
filipinskih ukrasa parol 
/ Traditional Filipino 
decorations parol: 
Ernesto David  Quiwa

Mikrosituacije zajedništva: stvaranje iskustva 
Micro-Situations of Togetherness: Creating the
participativni projekt / participatory project



225

Istraživanje o socijalnoj 
distanci u odnosu 
na strane radnike 
(inkorporirano u projekt 
O stanju nacije) / 
Research on the social 
distance in relation 
to foreign workers 
(incorporated into the 
project On the State of 
the Nation): Margareta 
Jelić
Tekstovi u prostoru / 
Texts in space: Ivana 
Završki
Ilustracije / 
Illustrations: Lora 
Elezović
Prijevod / Translation: 
Mirta Jurilj, Marina 
Pretković
Lektura / Proofreading: 
Dunja Aleraj Lončarić
Izrada jastuka: 
Socijalna zadruga 
Humana Nova / Pillow 
made by: Social 
Cooperative Humana 
Nova
Podrška: 
Veleposlanstvo 
Republike Indonezije 
u Republici Hrvatskoj, 
Gradski ured za kulturu 
i civilno društvo grada 
Zagreba (Interkulturni 
programi dobrodošlice) 
/ Support: Embassy of 
Indonesia in Croatia, 
Zagreb City Office 
for Culture and Civil 
Society (Intercultural 
Hospitality 
Programmes)
Produkcija: MAPA i 
Umjetnički paviljon u 
Zagrebu, 2025. / MAPA 
and the Art Pavilion in 
Zagreb, 2025

bivanja skupa
Experience of Being Together

Izložbeni postav, MSU, Zagreb, 2025. / Exhibition view, MSU, Zagreb, 2025



226

Kustosica / Curator: 
Amanda De La Garza
Kustosica medijatorica 
/ Curator mediator: 
Renata Filčić
Stručna suradnica / 
Project consultant: 
Petra Pavleka
Fotodokumentacija 
projekta / Photo 
documentation of 
the project: Greta 
Augustinović Pavičić, 
Vedran Benović, 
Lana Dolenec, Buga 
Kranželić, Vanja Babić, 
Sanja Bistričić Srića, 
Andreja Kulunčić, Ivo 
Martinović, Livia Puljak 
Radna grupa / 
Workgroup: U suradnji 
s grupom građana koja 
se odazvala na javni 
poziv / In collaboration 
with a group of citizens 
who responded to 
the public invitation: 
Tea Andabaka, Greta 
Augustinović Pavičić, 
Divna Bernik, Boris 
Bernik, Lana Dolenec, 
Valerija Djanješić, Vesna 
Dijanek, Diana Grgurić, 
Mirjana Hrašovec, 
Latica Ilić, Karolina 
Kajmak, Valerija 
Kelemen-Pepeonik, 
Mirela Kostanjšek, 
Željko Pavičić, Ana-
Marija Pleiades, 
Sanja Poznanović, 
Livia Puljak, Mirjana 
Radovan, Gordana 
Paškvan Budiselić, 
Vesna Stojnić, Morena 
Župan, Davor Žuljević
Posebne zahvale 
/ Special thanks: 
Dario Juričan (Zeleni 
inkubator), Lovro 
Turalija, Tomo Turalija
Produkcija / 
Production: Muzej 
suvremene umjetnosti, 
Zagreb, 2025. / Museum 
of Contemporary Art, 
Zagreb, 2025

—	 Kroz svoje dosadašnje umjetničko 
djelovanje, Andreja Kulunčić kontinuirano 
gradi prostore za razvoj društvenih odnosa, 
jačanje zajedničkih praksi i osnaživanje 
pojedinaca kroz pojmove kolektiva, brige i 
uzajamnosti.

Muzejski vrt / Jestivi muzej nova je pro-
dukcija u kontekstu retrospektive njezina 
rada. Kao i u prethodnim projektima, lokalni 
kontekst igra ključnu ulogu u nastanku rada. 
U ovom slučaju umjetnica nastoji osmisliti 
društveni prostor koji briše granice između 
unutarnjeg i vanjskog muzeja te otvara 
mogućnosti za eksperimentiranje s idejom 
zajedničkog dobra.

Projekt uključuje rad s arhitekturom 
muzejske zgrade i njezinim neiskorištenim 
prostorima – terasama i platformama. Vrt 
nije zamišljen samo kao mjesto za odmor 
ili razgovor, već kao prostor gdje se kroz 
zajedničku praksu vrtlarenja – i s ukrasnim i 
s jestivim biljkama – razvija osjećaj odgo
vornosti i brige.

U tom procesu muzej poprima ulogu 
društvenog agensa: postaje propustan, 
povezuje se sa susjedstvom i otvara prostor 
za stvaranje zajedništva u vremenu snažne 
individualizacije i društvene fragmentacije.

—	 Throughout her artistic practice, 
Andreja Kulunčić has consistently worked 
on creating spaces for the development of 
social relations, strengthening communal 
practices, and empowering individuals 
through the concepts of collectiveness, 
care, and reciprocity.

Museum Garden / Edible Museum is a 
new production created within the context 
of the retrospective of her work. As in her 
previous projects, the local context plays a 
key role in the creation of the work. In this 
case, the artist seeks to design a social 
space that blurs the boundaries between 
the interior and exterior of the museum, 
opening up possibilities for experimenting 
with the idea of the commons.

The project involves engaging with 
the museum edifice’s architecture and its 
unused spaces – the platforms and terrac-
es. The garden is not merely conceived as 
a space for rest or conversation, but rather 
as a place where the shared practice of 
gardening, with both decorative and edible 
plants, cultivates a sense of responsibility 
and care.

In this process, the museum takes 
on the role of a social agent: it becomes 
porous, connects with the surrounding 
neighbourhood, and opens up a space for 
creating community in a time marked by 
strong individualisation and social fragmen-
tation.

Muzejski vrt / Jestivi muzej
Museum Garden / Edible Museum
kolektivna prostorna instalacija nastala u suradnji sa zajednicom okupljenom kroz javni poziv /  
collective spatial installation created in collaboration with a community gathered through a public call



227

Kolektivna akcija- vrt 
je nastao u suradnji 
sa stanovnicima 
Novog Zagreba, 
MSU, Zagreb, 2025. / 
Collective action – the 
garden was created 
in collaboration with 
the residents of Novi 
Zagreb, MSU, Zagreb, 
2025



228

Susret društvenog Ja
Meeting the Social Self
dijaloška prostorna izvedba, Zagreb, 2025. / dialogic spatial performance, Zagreb, 2025

—	 Rad Susret društvenog Ja, nastao 
posebno za ovu izložbu, oblikovan je kao 
serija dijaloških fragmenata u sklopu 
promišljanja o samoorganiziranju i sa-
moobrazovanju. Ovaj rad odgovara na 
Andrejin zahtjev da se uroni u složeno tkivo 
društvenih odnosa. Kroz rad se istražuju 
različite razine razumijevanja društvenog: 
od prisilnog promatranja i prepoznavanja 
načina na koji je društveno konstituirano, 
preko učenja o njegovoj konfiguraciji, pa do 
dubljeg osvještavanja da smo svi neizbježan 
dio društvenog tkiva. To nas tkivo oblikuje, 
ali i mi svojim djelovanjem oblikujemo njega.

Dijaloške fragmente izgovaraju dvije 
glumice na pet različitih postaja/točaka 
u prostoru izložbe, vodeći posjetitelje i 
posjetiteljice kroz introspektivno prolaženje 
glavnim tematskim cjelinama izložbe. Ova 
intervencija koristi se medijem kazališta 
ne kao sredstvom reprezentacije, nego kao 
alatom aktivnog mišljenja i osjećanja. Tekst 
koji glumice izgovaraju nastao je dijelom 
kao reakcija na same radove u prostoru, 
a dijelom kao refleksija na širi kontekst 
društvenih odnosa, teorijske uvide i osobne 
introspektivne impulse. U tom smislu rad 
funkcionira i kao „živa radiodrama”, u kojoj 
su glas, prostor i publika u stalnoj međusob-
noj rezonanciji.

—	 The work Meeting the Social Self, 
created specifically for this exhibition, is 
conceived as a series of dialogue fragments 
within the broader deliberation on self-or-
ganisation and self-education. The work 
responds to Andreja’s invitation to immerse 
oneself in the complex fabric of social 
relations. It explores various levels of un-
derstanding the social: from the compelled 
observation and recognition of how the 
social is constituted, through the learning 
of its configuration, to a deeper awareness 
that we are all an inescapable part of that 
social fabric. This fabric shapes us, just as 
we shape it through our actions.

The dialogue fragments are performed 
by two actresses at five different stations/
points within the exhibition space, guiding 
the visitors through an introspective journey 
across the exhibition’s main thematic units. 
This intervention employs the medium of 
theatre not as a tool of representation, but 
rather as an instrument of active thought 
and feeling. The text spoken by the actress-
es was created partly in response to the 
exhibited works themselves, and partly as a 
reflection on the broader context of social 
relations, theoretical insights, and personal 
introspective impulses. In this sense, the 
work also functions as a “live radio drama,” 
in which voice, space, and audience reso-
nate in constant interplay.

U suradnji s / In 
collaboration with: 
Katharina Schlieben
Kustosica / Curator: 
Katharina Schlieben
Dramaturški tekst / 
Dramaturgical text by: 
Vedrana Klepica
Izvode / Performed by: 
Jadranka Đokić, Alma 
Prica
Produkcija / 
Production: Muzej 
suvremene umjetnosti, 
Zagreb, 2025. / Museum 
of Contemporary Art, 
Zagreb, 2025



229

Izvedba dijaloškog 
performansa Susret 
društvenog Ja, 
MSU, Zagreb, 2025. 
(Jadranka Đokić i Alma 
Prica) / Performance 
of the dialogic work 
Meeting the Social 
Self, MSU, Zagreb, 
2025
(performed by 
Jadranka Đokić and 
Alma Prica)



230

Biografija umjetnice

—	 Vizualna umjetnica Andreja Kulunčić 
(r. 1968.) u svojim radovima propitu-
je različite aspekte društvenih odnosa 
i društvene prakse, zanimajući se za 
društveno angažirane teme, interakciju s 
različitim publikama i suradnju na kolek-
tivnim projektima. Uspostavljajući vlastite 
interdisciplinarne mreže, njezin umjetnički 
rad postaje istraživanje, proces suradnje, 
sukreiranja i samoorganizacije. Često poziva 
publiku na aktivnu suradnju, uključujući ih u 
„dovršavanje” svojih djela. Transdisciplinar-
ni pristup, u kojem se umjetničke vještine 
nadopunjuju onima iz drugih područja, 
važan je element njezine prakse. Radovi 
Andreje Kulunčić gotovo redovito nastaju u 
suradnji sa stručnjacima i stručnjakinjama 
iz različitih disciplina uključujući sociologiju, 
antropologiju, psihologiju, dizajn, pro-
gramiranje i druge. U svojim projektima 
obrađuje simptome suvremenog društva, 
od ksenofobije do depresije, s posebnim 
naglaskom na goruće probleme tranzicijskih 
i posttranzicijskih sredina. Često surađuje 
s marginaliziranim skupinama, s njima 
stvarajući različite platforme za izražavanje 
i sudjelovanje. Galeriju često transformira 
u prostor za radionicu i učenje, svojevrsni 
društveni laboratorij čiji se rezultati osjeća-
ju u svakodnevnom životu. Djelujući na rub-
nim područjima i usmjeravajući svoju kritiku 
prema središnjim vrijednostima imaginarnih 
institucija globalizirajućih društava i njima 
uvjetovanim podjelama, njezina umjetnička 
produkcija sugerira sposobnost umjetnosti 
da ponudi polemičke temelje za promišlja
nje i rastvaranje određenih institucionalnih 
oblika i građenje novih.

Andreja Kulunčić diplomirala je 1992. 
kiparstvo na Fakultetu primijenjenih umjet-
nosti i dizajna u Beogradu. Od 1992. do 1994. 
nastavlja studij na Akademiji likovnih umjet-
nosti u Budimpešti na kiparskom odsjeku. 
Članica je HDLU-a od 1996. Od 2009. predaje 
na Akademiji likovnih umjetnosti u Zagrebu, 
na smjeru Novi mediji. Suosnivačica je 
udruge Multidisciplinarni autorski projekti 
i akcije (MAPA) za umjetnost, znanost i teh-
nologiju osnovane 2001. u Zagrebu. Njezin 
rad predstavljen je na važnim međunarod-
nim izložbama, uključujući: Documenta 11 
(Kassel), Manifesta 4 (Frankfurt), 8. Istanbul 
Biennial (Istanbul), Liverpool Biennial 04 
(Liverpool) i 10. trijenale Indije (New Delhi), 
na skupnim izložbama u muzejima uključu-
jući: Whitney Museum of American Art (New 
York), PS1 (New York), Walker Art Centre 
(Minneapolis), MUAC (Mexico City), Palais 
de Tokyo (Pariz), Kumu Art Museum (Tallinn), 
MSU (Zagreb), +MSUM (Ljubljana), Zacheta 
National Gallery (Varšava), Garage Museum 
(Moskva), Lentos Kunstmuseum (Linz), Mu-
seum of Modern Art (Saint-Etienne) i Ludwig 
Múzeum (Budimpešta), na samostalnim izlo-
žbama, među ostalima: Museo Universitario 
Arte Contemporáneo (Mexico City), Jorge 
Vargas Museum (Manila), Muzej moderne 
i suvremene umjetnosti (Rijeka), Salon 
Muzeja savremene umetnosti (Beograd), 
Museo MADRE (Napulj), Palazzo Clabassi 
(Udine), Art in General (New York), Artspace 
Visual Art Centre (Sydney), Galerija Miroslav 
Kraljević (Zagreb), Galerija Nova (Zagreb) 
i Galerija Prozori (Zagreb). Sudjelovala je 
na stipendijama: MUAC & SOMA (Mexico 
City), Art in General (New York), University 
of Johannesburg (Južna Afrika), Walker Art 
Center (Minneapolis), Artspace (Sydney) te u 
sklopu 10. trijenala Indije (Jaipur).
→	 Mrežna stranica http://www.andreja.info/



231

—	 In her works, visual artist Andreja 
Kulunčić (b. 1968) examines the different 
aspects of social relationships and social 
practice, with an interest in socially en-
gaged topics, interaction with different 
audiences, and collaboration on collective 
projects. By establishing her own interdisci-
plinary networks, her artistic work becomes 
research, a process of collaboration, 
cocreation, and self-organisation. She often 
invites the audience to actively participate, 
and includes them in the “completion” of 
her works. The transdisciplinary approach, 
in which artistic skills are supplemented 
with those from other fields, is an important 
element of her practice. Andreja Kulunčić’s 
works are almost always made in collab-
oration with experts from different disci-
plines, including sociology, anthropology, 
psychology, design, programming, etc. In her 
projects, she processes the symptoms of 
contemporary society, from xenophobia all 
the way to depression, with special empha-
sis on the pressing issues of transitional 
and post-transitional environments. She 
frequently collaborates with marginalised 
groups and creates with them different 
platforms of expression and collaboration. 
She often transforms a gallery into a space 
for workshops and learning, a kind of social 
laboratory whose results are felt in everyday 
life. By operating in marginal areas and by 
directing her critique towards central values 
of imaginary institutions of the globalising 
societies and the divisions conditioned by 
them, her artistic production suggests the 
ability of art to provide polemic foundations 
for the examining and unfolding of certain 
institutional forms and for constructing new 
ones.

Biography of the artist

Andreja Kulunčić graduated in sculp-
ture from the Faculty of Applied Arts and 
Design in Belgrade in 1992. Between 1992 
and 1994, she continued her studies at the 
Department of Sculpture of the Academy 
of Fine Arts in Budapest. She is a mem-
ber of HDLU since 1996. As of 2009, she 
works at the Department of New Media of 
the Academy of Fine Arts in Zagreb. She 
cofounded the association Multidisciplinary 
Authorial Projects and Actions (MAPA) for 
art, science and technology, established in 
Zagreb in 2001. Her work has been present-
ed at relevant international exhibitions, 
including Documenta 11 (Kassel), Manifesta 
4 (Frankfurt), 8th Istanbul Biennial (Istanbul), 
Liverpool Biennial 04 (Liverpool) and 10th 
Triennale India (New Delhi), at group exhi-
bitions at museums such as the Whitney 
Museum of American Art (New York), PS1 
(New York), Walker Art Center (Minneapolis), 
MUAC (Mexico City), Palais de Tokyo (Paris), 
Kumu Art Museum (Tallinn), MSU (Zagreb), 
MG+MSUM (Ljubljana), Zacheta National 
Gallery (Warsaw), Garage Museum (Mos-
cow), Lentos Kunstmuseum (Linz), Museum 
of Modern Art (Saint-Etienne) and Ludwig 
Múzeum (Budapest), and at solo exhibitions, 
including the Museo Universitario Arte 
Contemporáneo (Mexico City), Jorge Vargas 
Museum (Manila), Museum of Modern and 
Contemporary Art (Rijeka), Salon of the 
Museum of Contemporary Art (Belgrade), 
Museo MADRE (Naples), Palazzo Clabassi 
(Udine), Art in General (New York), Artspace 
Visual Arts Centre (Sydney), Miroslav Kralje-
vić Gallery (Zagreb), Nova Gallery (Zagreb), 
and Prozori Gallery (Zagreb). She received 
the following fellowships: MUAC & SOMA 
(Mexico City), Art in General (New York), 
University of Johannesburg (South Africa), 
Walker Art Center (Minneapolis), Artspace 
(Sydney), and as part of the 10th Triennale 
India (Jaipur).
→	 Website: http://www.andreja.info/



232

Knjige, poglavlja u knjizi / 
Books, Chapters in the Book
Andreja Kulunčić: Art for social changes 

/ Umjetnost za društvene promjene. 
Zagreb: MAPA, 2013.

Andreja Kulunčić: Art for social changes 
/ Umjetnost za društvene promjene. 2. 
prošireno izd. Zagreb: MAPA, 2018.

Bekić, Irena; Mavrinac, Duga. 
„Temporary Migrations: Migrant (Self)
representations and Artistic Strategies 
of Subjectivization“, 106–118, u: 
Between Mobility Control and Social 
Transformation – Art/Interdisciplinary 
project Risk Change, ur. Orelj, Ksenija; 
Salamon, Sabina; Tkalčić, Marina. Rijeka: 
MMSU, 2020.

Bekić, Irena. „Andreja Kulunčić: 
Commercialisation of history: published 
as a part of the project under the title 
Greetings from Korčula, artist’s web page, 
2010.“, u: grey) (area: ... Discourses from a 
periphery, urednik Darko Fritz. Korčula: 
Siva zona – prostor suvremene i medijske 
umjetnosti, 2021.

Bidner, Stefan; Feuerstein, Thomas (ur.). 
Plus ultra: jenseits der Moderne? / Beyond 
modernity? Frankfurt am Main: Revolver, 
Archiv für Aktuelle Kunst, 2005.

Exhibitions 2011. Inverness: Small Potatoes 
Publishing, 2012.

From Consideration to Commitment: art in 
critical confrontation to society: Belgrade, 
Ljubljana, Skopje, Zagreb, 1990.–2010. 
Beograd: Seecult.org… [et al.], 2011.

Gau, Sønke. Institutions of critique?: 
Hegemonie und Kritik im künstlerischen 
Feld, Institutionskritik als Methode. Wien: 
Akademie der bildenden Künste, 2014.

Greiner, Boris. Osvojena područja: vol. 5. 
Zagreb: Petikat: Vemako, 2017.

Greiner, Boris. Osvojena područja: vol. 7. 
Zagreb: Petikat: Vemako, 2019.

Greiner, Boris. Osvojena područja: vol. 10. 
Zagreb: Petikat: Vemako, 2022.

Highlights: [a guide through] Collection 
in motion. Zagreb: Museum of 
Contemporary art, 2009.

Andreja Kulunčić – Bibliografija / Bibliography
izbor / selection

Katalog zbirke / Catalogue of the collection; 
Kronologija izložbi / Chronology of 
exhibitions. Zagreb: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2008.

Kirn, Gal; Kralj, Gašper; Piškur, Bojana (ur.). 
New public spaces: dissensual political 
and artistic practices in the post–Yugoslav 
context. Maastricht: Jan Van Eyck 
Academie; Ljubljana: Moderna galerija, 
2009.

Kreativne strategije: početnica. Zagreb: 
MAPA, 2015.

Mi gradimo otok, otok gradi nas: okoliš 
sjećanja / We are building the island, 
the island is building us: environment of 
remembrance, urednica Jasmina Bavoljak, 
autori tekstova Irena Bekić... [et al.]. 
Zagreb: Udruga Goli otok „Ante Zemljar“, 
2021.

Peraica, Ana (ur.). Victims symptom: PTSD 
and culture. Amsterdam: Institute of 
Network Cultures, 2006.

Schlieben, Katharina. „The Dilemma 
Between Artistic/Curatorial Research 
Practices and their Visual Translation“, 
84–94, u: Thea Brejzek (ur.). Expanding 
Scenography. On the Authoring of Space. 
Prag: he Arts and Theatre Institute, 2011.

Schlieben, Katharina. „The Thing as 
Gathering: Praxeological Approaches and 
Detours in the Project Series ‘Work to do! 
Self- Organisation in Precarious Working 
Conditions’“, 20–30, u: Micropolitics, ur. 
Vesna Vuković. Zagreb: Notebook, 2011.

Schlieben, Katharina. „1 SFR = 1 
Stimme – Teilhabe-, Stimm- und 
Sprechaktverhältnisse“, 209-229. u: Im 
Modus der Selbstbildung. Künstlerische 
und kuratorische Bildungspraxen in 
Szenen, Sequenzen und Frequenzen. 
München, 2025.

Sutton, Kate. Newer Tendencies: Croatian 
contemporary art in Zagreb / Novije 
tendencije: hrvatska suvremena umjetnost 
u Zagrebu. Moscow: Aksenov Family 
Foundation, 2015.

Šuvaković, Miško. Konceptualna umetnost. 
Novi Sad: Muzej savremene umetnosti 
Vojvodine, 2007.



233Tam Tam Galéria (Budapest). Évkönyv 1993–
1994. Budapest: Tam Tam Galéria, 1994.

Videografija regiona / Videography of the 
region: 2006.–2009. [katalog projekta / 
project catalogue], priređivač Aleksandra 
Sekulić. Novi Beograd: Dom kulture 
„Studentski grad“, 2009.

Viper: 19th International Festival for Film 
Video and New Media, Casino Lucerne, 
27.–31.10.1999 [conference papers]. 
Luzern: Viper, 1999.

Žena na raskrižju ideologija, Split, 20.1.–
20.1.2007., programska urednica Ana 
Peraica. Split: Hrvatska udruga likovnih 
umjetnika, 2007.

Projekti i katalozi samostalnih 
izložbi / Projects and Solo Exhibitions 
Catalogues

2000.
Andreja Kulunčić: Nama: 1908 employees, 15 

department stores: in-situ project. tekst 
Ana Dević, Nataša Ilić. Zagreb: [s.n], 2000.

2002.
Artist from... Andreja Kulunčić: Manifesta 

4, European Biennial of Contemporary 
Art, Frankfurt am Main, 25.5.–25.8.2002., 
tekst Nataša Ilić. Zagreb: [s.n.], 2002.

www.andreja.org [u sklopu izložbe ] 42. 
annale: Mistifikacije, Istarska sabornica, 
Poreč, 4.8.–31.8.2002., urednik Andi 
Bančić, koncepcija i izbor radova Jerica 
Ziherl. Poreč: Pučko otvoreno učilište, 
2002.

Andreja Kulunčić: Distributive justice 
/ Distributive Gerechtigkeit: http://
www.distributive-justice.com [Führer 
des multidisziplinaren Projekt an der 
Documenta 11 in Kassel, 8.6.–15.9.2002.], 
urednici Nevena Tudor, Andreja 
Kulunčić, Momo Kuzmanović, tekstovi 
Tomislav Janović, Neven Petrović, Momo 
Kuzmanović. Zagreb: MAPA, 2002.

2003.
Andreja Kulunčić: Selection, The Art Centre 

Silkeborg Bad, Silkeborg, Denmark, 6.5.–
15.6.2003., tekst Nada Beroš. Silkeborg: 
The Art Centre Silkeborg Bad, 2003.

2005.
Andreja Kulunčić: artist in residence, Art 

in General, New York, 9.4.–25.6.2005., 
kustosica Sofía Hernández Chong Cuy. 
New York: Art in General, 2005.

Distributive justice: extended dialogue / 
Distributive Gerechtigkeit: erweiterter 
Dialog [a project / das Projekt], urednici 
Andreja Kulunčić, Momo Kuzmanović. 
Zagreb: MAPA, 2005.

2006.
Andreja Kulunčić: Mjesto pod suncem / 

A place under the Sun, Galerija Nova, 
Zagreb, 30.5.–24.6. 2006., tekst Nataša 
Ilić, kustosice Što, kako i za koga / WHW. 
Zagreb: AGM: Multidisciplinarni autorski 
projekti i akcije / MAPA: Što, kako i za 
koga / WHW, 2006.

Andreja Kulunčić: Interaktivne web 
instalacije, Tehnički muzej, Zagreb, 24.–
29.4.2006.; Zoran Todorović: Kulinarska 
situacija, Galerija SC, Zagreb, 27.4.2006.; 
Rob La Frenais: Predavanje, MM centar, 
Zagreb, 28.4.2006. Zagreb: Kontejner, 
2006. 

Andreja Kulunčić, Višnja Vukov, Irena Bekić: 
Čitanja, Galerija Prozori, Knjižnica S. S. 
Kranjčevića, Zagreb, 18.10.–6.11.2006. 
Zagreb: Knjižnice grada Zagreba, 2006.

2008.
Andreja Kulunčić: Malo drugačiji turizam, 

Muzej Lapidarium / Museo Lapidarium, 
Galerija Rigo / Galleria Rigo, Novigrad 
/ Cittanova, predgovor Ivana Bago, 
Antonia Majača. Novigrad: Muzej / Museo 
Lapidarium, 2008.

Andreja Kulunčić: O stanju nacije / On the 
state of the nation, Galerija Miroslav 
Kraljević, Zagreb, 24.11.–6.12.2008., 
kustosice Ivana Bago, Antonia Majača. 
Zagreb: KUD INA, Galerija Miroslav 
Kraljević: DeLVe – Institut za mjesto, 
trajanje i varijable, 2008.

2011.
Andreja Kulunčić: Are you optimistic about 

the future?, MADRE, Napoli, 19.12.2011.–
27.2.2012., kustosi Radmila Iva Janković, 
Adriana Rispoli, Eugenio Viola. Napoli: 
MADRE, 2011.

2013.
Andreja Kulunčić: Conquistando y 

construyendo lo común / Conquering 
and Building the Common, MUAC, Museo 
Universitario Arte Contemporáneo, 
Mexico City, 27.11.2013.–2.2.2014., tekstovi 
Amanda de la Garza, Alejandra Labastida, 
Ignacio Plá. Mexico City: MUAC, Museo 
Universitario Arte Contemporáneo: 
UNAM, 2013.



234

Andreja Kulunčić: index.žene / women.index, 
Salon MSUB, Beograd, 26.4.–2.6.2013., 
kustos projekta i urednik kataloga 
Zoran Erić. Beograd: Muzej savremene 
umetnosti, 2013.

2015.
Vrapčanski jastuci / Vrapče pillows [projekt], 

Galerija Forum, Zagreb, 7.–23.12.2015., 
autori projekta Andreja Kulunčić… [et al.], 
predgovor Irena Bekić, Antun Maračić. 
Zagreb: Kulturno informativni centar, 
2015.

2016.
Otočnost – ljudi okruženi morem: Lastovo, 

Komiža, Mljet: 2014.–2016., autorice 
projekta Andreja Kulunčić, Irena Bekić. 
Zagreb: MAPA, 2014.–2016.

2018.
Art–Act–Box: performativnost izložbe 

[izvedbe 2016.–2018.], autorica [projekta] 
i urednica Andreja Kulunčić, autorica 
teksta Irena Bekić. Zagreb: MAPA, 2018.

Andreja Kulunčić: Umjetnost kao 
demokracija, Atelieri Koprivnica, prosinac 
2018., tekst Milja Špoljar, kustosi Bojan 
Koštić, Tanja Špoljar. Koprivnica: Atelieri 
Koprivnica, 2018.

2019.
Kulunčić, Andreja. Art–Act–Box: performing 

the exhibition / izvedba izložbe: Zagreb, 
Barcelona, Novi Sad, Slovenj Gradec, 
Čakovec, Šibenik, Pazin, Vukovar, Split, 
Bedekovčina, Poreč, Rijeka, Sisak, 2016., 
2017., 2018., 2019., tekst Tihana Puc, Irena 
Bekić. Zagreb: MAPA: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2019.

Kulunčić, Andreja, Bekić, Irena. Improvizirani 
događaji / Improvisend events. Zagreb: 
MAPA, 2019.

2020.
Kulunčić, Andreja, Bekić, Irena, Jambrešić 

Kirin, Renata. Vi ste Partiju izdale onda 
kada je trebalo da joj pomognete: ženski 
politički logor na Svetom Grguru i Golom 
otoku / You betrayed the Party just when 
you should have helped it: women’s 
political prison camp on Sveti Grgur and 
Goli otok islands. Zagreb: MAPA, 2020.

2021.
Kulunčić, Andreja, Bekić, Irena, Jambrešić 

Kirin, Renata. Vi ste Partiju izdale onda 
kada je trebalo da joj pomognete: ženski 
politički logor na Svetom Grguru i Golom 
otoku / You betrayed the Party just when 
you should have helped it: women's 

political prison camp on Sveti Grgur and 
Goli otok islands. 2. prošireno izd. Zagreb: 
MAPA, 2021.

2023.
Kulunčić, Andreja. Vi ste partiju izdale onda 

kada je trebalo da joj pomognete: doktorski 
rad temeljem umjetničkih dostignuća / You 
betrayed the Party just when you should 
have helped it: doctoral thesis based on 
artistic achievements. Doktorski rad, 
Akademija likovnih umjetnosti Sveučilišta 
u Zagrebu, REP ALU UNIZG - Repozitorij 
Akademije likovnih umjetnosti u Zagrebu, 
2024.https://repozitorij.alu.unizg.hr/
object/alu:921.

Katalozi skupnih izložbi /  
Group Exhibition Catalogues

1992.
Salon mladih, selektor i predgovor Gordana 

Šarčević. Kikinda: Dizart inženjering, 1992.

1997.
Biennale mladih–Rijeka 1997.: umjetnici 

Mediterana: slikarstvo, kiparstvo, 
multimedia, video / Biennale dei giovanni–
Rijeka 1997.: artisti del Mediterraneo: arti 
plastiche, multimedia, video, Moderna 
galerija Rijeka, 1.7.–30.9.1997., urednik 
kataloga Nataša Ivančević, uvodni tekst 
Berislav Valušek. Rijeka: Moderna galerija, 
1997.

1998.
Knjiga i društvo 22%: umjetnost i aktivizam, 

protestna akcija Trg Petra Preradovića, 
Zagreb, 10. srpnja 1998., organizator Igor 
Grubić i Autonomna tvornica kulture, tekst 
Nataša Ilić. Zagreb: Autonomna tvornica 
kulture, 1998.

1999.
Biennial of the Young Artists of Europe 

and Mediterranean, Croatian selection 
/ Biennale mladih umjetnika Europe i 
Mediterana, Hrvatska selekcija, Roma, 
29.5.–22.6.1999., organizacija Moderna 
galerija Rijeka, uredništvo Nataša 
Ivančević, Ljubica Dujmović Kosovac, 
Robert Jakovljević, tekstovi Velid Đekić… 
[et al.]. Rijeka: Moderna galerija, 1999.

Biennale dei giovanni artisti dell’Europa e del 
Mediterraneo: Visioni di futuro / Biennale 
des jeunes créateurs d’Europe et de la 
Mediterranée: Vision d’avenir, Palazzo 
delle Esposizioni, Roma, 1999. Roma: 
Castelvecchi arte, 1999.



2352000.
Mala zemlja za veliki odmor / A small 

country for a big vacation, Galerija ŠKUC, 
Ljubljana, 14.9.–8.10. 2000., urednice 
kataloga Ana Dević, Nataša Ilić, tekstovi 
Ana Dević, Nataša Ilić, Miljenko Jergović. 
Zagreb: Moderna galerija, 2000.

Zatvorena zbilja embrio / Closed reality 
embrio, Galerija Miroslav Kraljević, 
Zagreb, 11.–21.4.2000., autor pogovora 
Branko Franceschi, urednik kataloga 
Momo Kuzmanović. Zagreb: INA – 
Industrija nafte, Galerija Miroslav 
Kraljević, 2000.

Ambijent 90 / Ambience 90, Collegium 
Artisticum, Sarajevo, 28.4.–19.5.2000., 
urednik kataloga Branko Franceschi. 
Rijeka: Moderna galerija, 2000.

I am still alive, PM–Extended Media Gallery 
and Studio HDLU, Zagreb, 14.–28.5.2000., 
tekstovi Darko Fritz... [et al.]. Zagreb: mi2, 
2000.

2001.
Becomings: contemporary art in South-

Eastern Europe / Devenirs: art 
contemporain dans l’Europe du sud-est, 
travelling exhibition in Europe, 2001–
2003, povjerenik André Rouillé. Paris: 
Cultureaccess, 2001. 

Ispričati priču / To tell a story, Muzej 
suvremene umjetnosti, Zagreb, 
Gliptoteka HAZU, Zagreb, 1.10.–
28.10.2001., urednice Marija Gattin, 
Leonida Kovač, Jadranka Vinterhalter, 
tekstovi Leonida Kovač... [et al.]. Zagreb: 
Muzej suvremene umjetnosti, 2001.

Projekt: Broadcasting: (posvećen Nikoli Tesli): 
izložba, performansi, predavanja, radijske 
emisije, Tehnički muzej, Zagreb, 26.1.–
3.3.2002., kustosice Ana Dević, Nataša 
Ilić, Sabina Sabolović. Zagreb: WHW, 2001.

Triennale–India (10; 2001; New Delhi). 10th 
Triennale–India, Lalit Kala Akademi, New 
Delhi… [et al.], 23.1.–21.2.2001. New Delhi: 
Lalit Kala Akademi, 2001.

Zatvorena zbilja embrio / closed reality 
embryo: multidisciplinary art project 
1999.–2000., web site & installation, 
Andreja Kulunčić, Trudy Lane, Gabrijela 
Sabol, Matija Pužar, Ivo Martinović, 
Multimedijalni kulturni centar, Split, 
13.12.2001.–5.1.2002., urednik kataloga 
Momo Kuzmanović. Split: Multimedijalni 
kulturni centar, 2001.

Double life: identity and transformation 
in contemporary arts / Identität und 
Transformation in der Zeitgenössischen 

Kunst, Generali Foundation, Vienna, 11.5.–
12.8.2001., urednica Sabine Breitwieser. 
Köln: König; Wien: Generali Foundation, 
2001. 

2002.
Documenta (11; 2002; Kassel). Documenta 

11_Platform 5: exhibition, Museum 
Fridericianum, Kassel, 8.6.–15.9.2002., 
urednice Heike Ander, Nadja Rottner, 
povjerenik Okwui Enwezor. Ostfildern–
Ruit: Hatje Cantz, 2002.

 „U nastajanju“: suvremena umjetnost 
jugoistočne Europe, Dom Hrvatskog 
društva likovnih  umjetnika, Zagreb, 
11.6.–27.6.2002., autor koncepcije André 
Rouillé. Zagreb: HDLU, 2002.

Here tomorrow, Muzej suvremene 
umjetnosti, Gliptoteka HAZU, Paromlin, 
Centar Kaptol, MAMA, Zagreb, 4.10.–
3.11.2002., autorica izložbe Roxana 
Marcoci. Zagreb: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2002.

The misfits: conceptualist strategies 
in Croatian contemporary art / 
Neprilagođeni: konceptualističke 
strategije u hrvatskoj suvremenoj 
umjetnosti, Art Moscow, Expo Park, 
Moscow, 18.4.–28.4.2002., Museum of 
Contemporary Art, Skopje, May–June 
2002., Kunstamt Kreuzberg Bethanien, 
Berlin, October 2002., urednik Tihomir 
Milovac, tekstovi Sonja Briski Uzelac... 
[et al.]. Zagreb: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2002.

2003.
Sight.Seeing: 4. Österreichische Triennale 

zur Fotografie / 4. Austrian Triennial on 
Photography, Graz, 10.1.–28.2.2003., 
urednik Werner Fenz. Salzburg: Fotohof, 
2003.

Što, kako i za koga: povodom 152. godišnjice 
Komunističkog manifesta / What, How 
and for Whom: on the occasion of 152nd 
anniversary of the Communist Manifesto, 
Dom Hrvatskog društva likovnih 
umjetnika, Zagreb, 16.6.–10.7.2000., 
WUK [i.e. Werkstätten -und Kulturhaus], 
Kunsthalle Exnergasse, Wien, 20.6.–
28.7.2001., urednički tim Ivet Ćurlin… [et 
al.]. Zagreb: Arkzin: Što, kako i za koga, 
2003.

American effect: global perspectives on 
the United States 1990.–2003., Whitney 
Museum of American Art, New York, 
3.7.–12.10.2003., autor Lawrence Rinder…
[et al.]. New York: Whitney Museum of 
American Art, 2003.



236

2004.
International 04: Liverpool Biennial of 

Contemporary art, 18.9.–28.11.2004., 
urednik Paul Domela. Liverpool: Liverpool 
Biennial of Contemporary Art, 2004.

Passage d’Europe, Musée d’Art Moderne de 
Saint-Etienne Metropole, mai–septembre 
2004., povjerenik Lorand Hegyi. Milan: 5 
Continents; Saint-Etienne: Musée d’Art 
Moderne de Saint-Etienne Metropole, 
2004.

Re:location 1-7: Shake, Casino Luxembourg–
Forum d’art contemporain, Luxembourg, 
Centrul Internaţional pentru Artă 
Contemporană & Muzeul Naţional 
de Artă Contemporană, Bucharest 
& Fundaţia ArtStudio, Cluj, Centrum 
Sztuki Współczesnej Łaźnia, Gdańsk, 
Galéria Jána Koniarka, Trnava, Halle für 
Kunst, Lüneburg, Migros museum für 
gegenwartskunst, Zurich, OK Centrum 
für Gegenwartskunst, Linz, Villa Arson–
Centre national d’art contemporain, Nice, 
autori Nada Beroš… [et al.]. Luxemburg 
: Casino Luxembourg - Forum d’art 
contemporain, 2004 

A new past: 2004 International exhibition 
of Marronnier Art Center, 12.4.2004.- 
2.3.2005. Seoul: Korean Culture & Arts 
Foundation, 2004.

Nuspojave: godišnja izložba Centra za 
savremenu umetnost, Beograd / Side-
effects: annual exhibition of Centre for 
Contemporary Arts, Belgrade, 24.1–
4.3.2004., tekstovi Što, kako i za koga / 
WHW, Marcell Mars. Beograd: Centar za 
savremenu umetnost, 2004.

Zgraf 9: Međunarodna izložba grafičkog 
dizajna i vizualnih komunikacija / 
International Exhibition of Graphic Design 
and Visual Communications, Paviljon 19, 
Zagrebački Velesajam, 9.11.– 4.12.2004., 
urednica Nevena Tudor Perković. Zagreb: 
ULUPUH, 2004.

2005.
39. zagrebački salon: Umjetnost je medij, 

Dom hrvatskih likovnih umjetnika, 
Zagreb, Galerija Karas, Zagreb, 14.6.–
22.7.2005., tekst Mladen Lučić, Iva 
Körbler. Zagreb: Hrvatsko društvo likovnih 
umjetnika, 2005.

34. splitski salon / 34th Split Salon: Pejzaž 
u suvremenoj likovnoj umjetnosti i kulturi 
– između fetiša i ideologije / Landscape 
in contemporary visual art and culture – 
between fetishes and ideology, Gradski 
akvarij Bačvice, studeni 2005., autor 

eseja Branko Franceschi. Split: HULU, 
2005.

New York art scene for dummies, Art in 
General, New York, May–June 2005., tekst 
Sofía Hernández Chong Cuy. New York: 
Art in General, 2005.

Biennial of Quadrilateral 1: Relativism / 
Biennale Kvadrilaterale 1: Relativizam, 
Museum of Modern and Contemporary 
Art, Rijeka, 15.12.2005.–26.2.2006., eseji 
Vojko Obersnel ... [et al.], urednik kataloga 
Branko Franceschi. Rijeka: Muzej 
moderne i suvremene umjetnosti, 2005.

Geordnete Verhältnisse / Ordered states: 
Festival der Regionen 2005., 18.6.–
3.7.2005., HerausgeberIn Peter Arlt. 
Ottensheim: Verein Festival der Regionen, 
2005.

Bienalja e Tiranës 3: Tabu molisëse: 5 episode 
/ Tirana Biennale 3: Sweet taboos: 5 
episodes, Tirana, 10.9.–10.11.2005., kustosi 
Zdenka Badovinac… [et al.]. Bologna: 
Goodwill, 2005.

HTMlles 07e: Périphéries et proximités, 
Montréal, 18.–21.5.2005., tekstovi Danièle 
Racine… [et al.]. Montréal, QC: Studio XX, 
2005.

2006.
Eastern neighbours Film Festival, Utrecht 

8.9.–29.10.2006., predgovor Aleksandar 
Velinovski. Utrecht: Stichiting Cultural 
Aid, 2006.

2007.
42. zagrebački salon: vizualne umjetnosti, 

Dom Hrvatskog društva likovnih 
umjetnika, Zagreb, Galerija Karas, 
Zagrebački velesajam, Paviljon 19, 
10.5.–3.6.2007., urednik kataloga Gordana 
Bralić, predgovor Mladen Lučić. Zagreb: 
Hrvatsko društvo likovnih umjetnika, 
2007.

Contemporary Croatian art, Lalit Kala 
Akademi–National Academy of Art, New 
Delhi, 26.9.–15.10.2007., urednica Jerica 
Ziherl, predgovor Janka Vukmir, 2nd ed. 
Novigrad / Cittanova: Muzej / Museo 
Lapidarium, 2007.

ID troubles, Halle für Kunst, Lüneburg, 
15.5.–11.7.2004.; ID troubles–US visit, 
NURTUREart Gallery et Emerging 
Curators’ Resource Center, Brooklyn, New 
York, 20.5.–24.6.2005., urednik Zoran Erić. 
Frankfurt am Main: Revolver, 2007.

Priroda i društvo / Parallel lines / Nature 
and society, Etnografski muzej (Rupe), 
Dubrovnik, rujan 2007., kustosi Silva 



237Kalčić, Robin Mason, urednica kataloga 
Katarina Ivanišin Kardum. Zagreb: 
Gliptoteka HAZU; Dubrovnik: Dubrovački 
muzeji, 2007.

2008.
Donumenta 2008–Croatia, International 

Festival for Art and Culture in 
Regensburg, 26.9.– 6.11.2008., urednica 
Regina Hellwig-Schmid. Regensburg: 
Donumenta, 2008.

Soft manipulation: who is afraid of the new 
now?, Casino Luxembourg, 20.12.2008.–
1.3.2009., Stiftelsen 3, Bergen, 19.3.–
3.5.2009., kustosi Zoran Erić, Maria 
Lind, Enrico Lunghi. Luxembourg: Casino 
Luxembourg, 2008.

Muzej na cesti / Museum in the streets, 
Moderna galerija, Ljubljana, 23.9.–
19.10.2008., kustosice projekta Zdenka 
Badovinac, Bojana Piškur, urednica 
kataloga Tamara Soban, tekstovi Zdenka 
Badovinac... [et al.]. Berlin: Revolver; 
Ljubljana: Moderna galerija, 2008.

Međunarodna godišnja izložba savremene 
umetnosti SPAPORT (2008; Banja Luka). 
Napolju pada kiša, ali ja u to ne verujem / 
It’s raining outside, but I don’t believe that 
it is, 20.9.–20.10.2008. Banja Luka: Centar 
za vizuelne komunikacije Protok, 2008.

Tvrđav@art–komunikacije, Galerija Ružić, 
Slavonski Brod, rujan– listopad 2008., 
koncepcija, tekst Ivan Šeremet. Nova 
Gradiška: Arca, 2008.

UrbanFestival (2008; Zagreb). UrbanFestival 
2008: kako žalimo... = how we regret..., 
urednica kataloga Vesna Vuković, tekstovi 
Nataša Ilić… [et al.]. Zagreb: BLOK, 2008.

2009.
Ein Paar linker Schuhe: reality check in 

Osteuropa / A pair of left shoes: reality 
check in East Europe, Kunstmuseum 
Bochum, 23.5.–2.8.2009., urednik Tihomir 
Milovac. Bochum: Kunstmuseum; Zagreb: 
Muzej suvremene umjetnosti, 2009.

Finalisti: Zbirka Filip Trade / Finalists: 
Filip Trade Collection, Gradska galerija 
Labin, 20.–30.7.2009., urednice kataloga 
Mihaela Richter, Vanja Žanko, tekstovi 
i intervjui Mihaela Richter, Sabina 
Salamon, Vanja Žanko. Zagreb: Filip Trade, 
2009.

43. zagrebački salon: primijenjene umjetnosti 
i dizajn: anti-dizajn/trajne alternative. 
Društvena odgovornost autora? / 43rd 
Zagreb Salon: applied arts and design: 
anti-design/Permanent alternatives. 

Social responsibility of the author?, 
Zagreb, Kvaternikov trg, garaža, nivo 
-3, 19.3.– 6.4.2009., urednica kataloga 
Silva Kalčić. Zagreb: ULUPUH – Hrvatska 
udruga likovnih umjetnika primijenjenih 
umjetnosti, 2009.

2010.
Art always has its consequences, bivši 

prostori Muzeja suvremene umjetnosti 
i Galerija Nova, Zagreb, 8.5.–2.6.2010., 
urednički odbor Ivet Ćurlin… [et al.]. 
Zagreb: Što, kako i za koga, 2010. 

Ekstravagantna tijela: Ekstravagantni 
umovi / Extravagant bodies: Extravagant 
minds, Pogon – Jedinstvo, Klub Močvara, 
Zagreb, 20.–24.10.2010., projekt osmislio 
Kontejner, urednici kataloga Ivana 
Bago... [et al.]. Zagreb: Kontejner – Biro 
suvremene umjetničke prakse, 2010.

Agents & provocateurs, HMKV [Hartware 
MedienKunstVerein] im Dortmunder 
U–Zentrum für Kunst und Kreativität, 
14.5.–18.6.2010., tekstovi Beata Hock, 
Franciska Zólyom, Inke Arns. Dortmund: 
Hartware MedienKunstVerein, 2010.

2011.
Gateways: art and networked culture / Kunst 

und vernetzte Kultur, Kumu Art Museum, 
Tallinn, 13.5.–25.9.2011., urednica Sabine 
Himmelsbach. Ostfildern-Ruit: Cantje 
Hatz, 2011.

Slika od zvuka: audio radovi suvremenih 
likovnih umjetnika, Treći program 
Hrvatskog radija, Muzej suvremene 
umjetnosti, Zagreb, Galerija No, 28.4.–
5.5.2011., tekst Leila Topić, Evelina 
Turković. Zagreb: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2011.

Izlagati se: 37. splitski salon, Dioklecijanovi 
podrumi, 4.11.–2.12.2011., uvod Mateo 
Perasović, kustoska platforma Barbara 
Vujanović, Dalibor Prančević. Split: HULU, 
2011.

2012.
52. Annale Poreč: Prizivanje prošlosti / Re-

calling the past, Istarska sabornica, Poreč, 
26.7.–9.9.2012., urednik kataloga Radmila 
Iva Janković. Poreč: Pučko otvoreno 
učilište, 2012.

East side stories: vidéos contemporaines 
croates, [programme réalise avec] 
Festival d’automne à Paris, 41e edition, 
Palais de Tokyo, 13.9.–10.12.2012., 
manifestation organisée dans le cadre de 
„Croatie, la voici“, entretien Jean-Marc 
Prévost. Paris: Festival d’automne, 2012.



238

Andando hacia adelante, contando hacia 
atrás / Moving forwards, counting 
backwards, MUAC, Mexico City, 25.2.–
27.5.2012., kustosi Ivana Bago, Antonia 
Majaca. México, D.F.: MUAC, 2012.

2013.
Wir wieder hier: BO-WKB 2013: der 

Westdeutsche Künstlerbund e.V. im 
Kunstmuseum Bochum, Kunstmuseum 
Bochum, 2.3.–28.4.2013., Hrsg. Ekkehard 
Neumann, Katalog Sepp Hiekisch-Picard. 
Bönen: Kettler, 2013.

Hidden publics / Versteckte 
Öffentlichkeiten, putujuća izložba, 
Kunsthalle Palazzo Liestal, Basel, 
21.8–3.10.2010., Motorenhalle–
Projektzentrum für Zeitgenössische 
Kunst, Dresden,5.9.–13.10.2012., kustosi 
Andrea Domesle, Walter Seidl. Dresden: 
Riesa Efau, Kultur–Forum Dresden; Ústi 
nad Labem: JEPU, 2013.

2014.
Personal cuts: art a Zagreb de 1950 a 

nos jours / art scene in Zagreb from 
1950s to now, Carré d’Art-Musée d’art 
contemporain de Nimes, 17.10.2014–
11.11.2015., urednica Branka Stipančić. 
Nimes: Carré d’art–Musée d’art 
contemporain, 2014.

Taktike preživetja / Survival tactics: 20. 
mednarodni festival sodobnih umetnosti 
[tudi] Mesto žensk / 20th International 
Festival of Contemporary Arts [being] City 
of women, 2.–12.10.2014., tekstovi Vesna 
Leskošek... [et al.], urednik Rok Avbar. 
Ljubljana: Mesto žensk – društvo za 
promocijo žensk v kulturi, 2014.

2015.
Krize in novi začetki: umetnost v Sloveniji 

2005–2015, Muzej sodobne umetnosti 
Metelkova, 22.12.2015.–3.4.2016., urednici 
Tamara Soban, Igor Španjol, tekstovi 
Zdenka Badovinac... [et al.]. Ljubljana: 
Moderna galerija, 2015.

Grammar of freedom/five lessons: works 
from the Arteast 2000+ collection 
Moderna galerija, Ljubljana, Garage 
Museum of Contemporary Art, Moscow, 
6.2.–19.4.2015., urednice Ruth Addison, 
Kate Fowle, Snejana Krasteva, tekstovi 
Ruth Addison... [et al.]. Moscow: Garage 
Museum of Contemporary Art, 2015.

2016.
21st century: design after design: XXI 

Triennale International Exhibition, Milan, 

2.4.–12.9.2016. kustos Giorgio Camuffo. 
Genova: SAGEP, 2016.

Spekulativnost–postdizajnerska praksa 
ili nova utopija?, [u sklopu izložbe XXI. 
međunarodna izložba Milanski trijenale–
La Triennale di Milano, „21. stoljeće. 
Dizajn poslije dizajna“, predstavljanje 
Republike Hrvatske], tekstovi Ivica 
Mitrović i Marko Golub. Zagreb: 
Ministarstvo kulture Republike Hrvatske: 
Hrvatsko dizajnersko društvo, 2016.

Exporting Zagreb, Muzeum Narodowe w 
Gdańsku, Oddział Sztuki Nowoczesnej, 
21.2.–4.4.2016., urednica Katarzyna 
Kosmala, tekstovi Tomislav Buntak, 
Katarzyna Kosmala, Josip Zanki. Gdańsk: 
Muzeum Narodowe w Gdańsku, 2016.

2017.
Ansigt og identitet: antologi / Face and 

identity: anthology, Art Centre Silkeborg 
Bad, Silkeborg, 4.4.–8.10.2017., urednice 
Julie Margarethe Nyrup, Iben From. 
Silkeborg: Art centre Silkeborg Bad, 2017.

Između tamo i tamo: anatomija privremenih 
migracija: umjetničko-antropološka 
izložba / between there and there: 
anatomy of temporary migrations: 
anthropological artistic exhibition [u 
sklopu europskog projekta Risk change 
/ as part of the European project Risk 
change], Muzej moderne i suvremene 
umjetnosti, Rijeka, 1.6.2016.–31.5.2020., 
autorice, kustosice, tekst Irena Bekić, 
Duga Mavrinac. Rijeka: Muzej moderne i 
suvremene umjetnosti, 2017.

2018.
Moja umjetnost je moja stvarnost / Meine 

Kunst ist meine Realität / Mon art est ma 
réalité / My art is my reality, Mali salon, 
Rijeka, 9.11.–7.12.2018., urednica Sanja 
Kojić Mladenov, tekstovi Sanja Kojić 
Mladenov, Moritz Pankok. Rijeka: Muzej 
moderne i suvremene umjetnosti, 2018.

Okruženju usprkos, Dom hrvatskih likovnih 
umjetnika, Zagreb, 26.10.–2.12.2018., 
urednica Nika Šimičić, predgovor Branko 
Franceschi. Zagreb: Hrvatsko društvo 
likovnih umjetnika, 2018.

Where after post–truth?: umjetnost u svijetu 
bez istine, Galerija Miodrag Dado Đurić, 
Cetinje, tekst Mirjana Dabović Pejović. 
Cetinje: Narodni muzej Crne Gore, 2018.

Glas umjetnika: Art Collection Telekom: 
djela suvremenih umjetnika srednje i 
istočne Europe / I am the mouth: Art 
Collection Telekom: works by Central and 



239Eastern European contemporary artists, 
Muzej suvremene umjetnosti, Zagreb, 
19.1.–18.3.2018., tekstovi Snježana 
Pintarić, Rainald Schumacher, Radmila 
Iva Janković. Zagreb: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2018.

Difference engine–altern_ators, Bačva 
Gallery, Zagreb, 19.4.–6.5.2018.; I saw 
a woman in inverness whom i shall 
never forget, Pallas Projects, Dublin, 
3.10.–14.10.2018., predgovor Josip Zanki. 
Zagreb: Hrvatsko društvo likovnih 
umjetnika, 2018.

2019.
12. HT nagrada za hrvatsku suvremenu 

umjetnost / 12th HT Award for Croatian 
Contemporary Art: Sada / Now, Muzej 
suvremene umjetnosti, Zagreb, 17.5.– 
9.6.2019., urednica kataloga Ivana Kancir, 
tekst Alenka Gregorič. Zagreb: Muzej 
suvremene umjetnosti, 2019.

2020.
Risk change 03: [međunarodni projekat 

Kreativna Evropa 2016.–2020.], tekstovi 
Teodora Jeremić, Sanja Kojić Mladenov, 
Nela Tonković, urednica kataloga 
Sanja Kojić Mladenov. Novi Sad: Muzej 
savremene umetnosti Vojvodine, 2020.

Between mobility control and social 
transformation: Art – interdisciplinary 
project Risk change, tekst Irena Bekić, 
Duga Mavrinac, urednice Ksenija Orelj, 
Sabina Salamon, Marina Tkalčić. Rijeka: 
Muzej moderne i suvremene umjetnosti, 
2020.

Zagreb, grad umjetnica: djela hrvatskih 
umjetnica od kraja 19. do 21. stoljeća / 
Zagreb, City of female artists: the works 
of women artists from the end of the 19th 
to the 21st century / Zagabria, la citta 
delle artiste: le opere delle artiste croate 
dalla fine del XIX al XX secolo, Umjetnički 
paviljon u Zagrebu, 5.2.–12.4.2020., 
Civico Museo Revoltella, Galleria d’Arte 
Moderna, Trieste, 12.6.–30.9.2020., 
urednica Jasminka Poklečki Stošić, 
predgovori Ljerka Dulibić... [et al.]. 
Zagreb: Umjetnički paviljon, 2020.

Egyensúlyban: művek a Telekom Művészeti 
Gyűjteményéből / Keeping the balance: 
works from Art Collection Telekom, 
Ludwig Múzeum, Budapest, 4.9.–
22.11.2020., kustosi Nathalie Hoyos, 
Rainald Schumacher, Krisztina Szipőcs. 
Budapest: Ludwig Múzeum, 2020.

Svijet bi bez empatije bio hladno i čudno 
mjesto: 53. hercegnovski zimski salon 
/ The World without Empathy would be 
a cold and strange place: 53th Winter 
salon in Herceg Novi, Galerija Josip-Bepo 
Benković, Herceg Novi, februar–mart 
2020., urednice Slavica Božović, Ljiljana 
Karadžić. Herceg Novi: Gradski muzej 
„Mirko Komnenović“: Galerija „Josip 
Bepo Benković“, 2020.

2022.
Umetnost na delu: na razpotju med utopijo 

in (ne)odvisnostjo / Art at work: at the 
crossroads between utopianism and (in)
dependence, Muzej sodobne umetnosti 
Metelkova, Ljubljana, 22.9.2022.–
29.1.2023., urednica Tamara Soban, 
uvodni tekstovi Zdenka Badovinac... [et 
al.]. Ljubljana: Moderna galerija, 2022.

2023.
MSU na dodir: Zbirka kao glagol, Muzej 

suvremene umjetnosti, Zagreb, 
15.12.2022.–9.7.2023., urednice Renata 
Filčić, Ana Škegro, tekstovi Renata 
Filčić... [et al.]. Zagreb: Muzej suvremene 
umjetnosti, 2023.

Članci iz novina i časopisa i internetski 
izvori / Newspaper- and Magazine 
Articles 

1996.
Franić, Jasminka. „Andreja Kulunčić: čovjek–

graditelj [osvrt na izložbu], Galerija 
SC, Zagreb, 3.10.–19.10.1996.“ Kontura 
(Zagreb), god. 6, br. 49/50 (1996).

1999.
Kulunčić, Andreja. „Umjetnička djela nastala 

kao odgovor na aktualna zbivanja i 
specifične mogućnosti interneta“. Život 
umjetnosti (Zagreb), god. 33, br. 61/62 
(1999). 

T. D. „Igra života: novo na hrvatskom webu“. 
Bug: časopis za informatiku (Zagreb), br. 
83 (1999).

Nikitović, S. [Spomenka]. „25 beba nastalo 
u galeriji! On-line art projekt ‘Embryo’ 
usporedo u ‘Kraljeviću’ i Luzernu“. 
Večernji list (Zagreb), 30.10.1999.

Šimunović, Ružica. „Virtualna embriologija: 
razgovor: Andreja Kulunčić“. Vijenac 
(Zagreb), god. 7, br. 148 (4.11.1999.).

2000.
Šimunović, Ružica. „Od hardwarea do 

softwarea / From hardware to software“. 



240

Život umjetnosti (Zagreb), god. 34, br. 63 
(2000). 

Rudež, Tanja. „Virtualne bebe za izložbu 
embrija: projekt stvaranja djece 
virtualnog svijeta“. Jutarnji list (Zagreb), 
25.3.2000.

Markušić, Sanja. „Začeće na Internetu“. 
Nacional (Zagreb), 12.4.2000.

Mandić, Jelena. „‘Bebe’ S INTERNETA: 
Multidisciplinarni umjetnički projekt 
‘Zatvorena zbilja – embrio’ u Galeriji 
Miroslav Kraljević“. Novi list (Rijeka), 
14.4.2000.

N. [Nikitović], Sp. [Spomenka]. „Dorasli 
genskoj tehnologiji?: Uz projekt ‘Embrio 
– zatvorena zbilja’ sučeljavanja filozofa, 
biologa, teologa i sociologa“. Večernji list 
(Zagreb), 21.4.2000.

Jurić, Kristina. „Klonirani Supermani: 
primjena računala – projekt ‘Zatvorena 
zbilja – embrio’“. PC chip (Zagreb), br. 41 
(travanj 2000).

Košpić, Sanja. „Umjetnički projekt na 
Internetu omogućava ‘kreiranje’ embrija 
po vlastitoj zamisli“. Vjesnik (Zagreb), 
22.–24.4.2000.

Kolega Gril, Nada. „Tko stoji iza plakata ‘Ja 
sam mama–Nama: 1908 zaposlenika, 
15 robnih kuća’“. Jutarnji list (Zagreb), 
6.6.2000.

Vukadin, M. „Namina radnica na reklami 
svjedoči o prelasku u kapitalizam: 
neobičnom reklamom umjetnica Andreja 
Kulunčić najavljuje izložbu ‘Što, kako i za 
koga?’“ Večernji list (Zagreb), 6.6.2000.

Dević, Ana; Ilić, Nataša. „Nama: 1908 
zaposlenika, 15 robnih kuća“. Zarez 
(Zagreb), god. 2, br. 33 (8.6.2000.).

Mandić, J. [Jelena]. „Kome zvono zvoni? 
Projekt umjetnice Andreje Kulunčić: 
plakati ‘Nama – 1908 radnika, 15 robnih 
kuća’“. Novi list (Rijeka), 9.6.2000.

---. „Što, kako i za koga: izložba povodom 
152. godišnjice Komunističkog manifesta, 
16.6.–10.7.2000., Dom HDLU, Zagreb“. 
Banka: financijsko-poslovni mjesečnik 
(Zagreb), srpanj/kolovoz 2000.

Košpić, Sanja. „Bebe iz kompjutora“. Lady: 
magazin za ženu koja zna što hoće 
(Zagreb), br. 16 (rujan 2000).

Vidulić, Sandi. „Štimalo sve osim 
oglašavanja: Sekcija novih medija – 
najbolja karika u lancu FNF-a u Splitu?!“ 
Slobodna Dalmacija (Split), 3.10.2000.

2001.
Mandić, J. [Jelena]. „Nagrađena Andreja 

Kulunčić: na X. Triennalu–Indija, 
otvorenom u New Delhiju, sudjeluju i 
hrvatski umjetnici“. Novi list (Rijeka), 
31.1.2001.

M. [Mandić], J. [Jelena]. „Nagrađena 
Andreja Kulunčić: na X. Triennalu–Indija, 
otvorenom u New Delhiju, sudjeluju i 
hrvatski umjetnici“. Glas Istre (Pula), 
1.2.2001.

K., R. „Hrvatska umjetnost u Indiji“. Vjesnik – 
večernje izd. (Zagreb), 2.2.2001.

K. [Kiš], P. [Patricia]. „Andreja Kulunčić 
nagrađena u New Delhiju“. Jutarnji list 
(Zagreb), 9.2.2001.

Erceg, Alisa. „Nagrade X. Triennala u Indiji: 
Radovi Andreje Kulunčić među devet 
najboljih u New Delhiju: međunarodni 
žiri prepoznao njezine projekte ‘Nama’ 
i ‘Diskusija o budućnosti’, te akciju 
‘Enjoy the Beach’“. Republika (Zagreb), 
13.2.2001.

spn. [Spomenka Nikitović]. „Nagrada 
Andreji Kulunčić: hrvatski umjetnici na 
međunarodnoj izložbi u New Delhiju“. 
Večernji list (Zagreb), 13.2.2001.

Pavičić, Jurica. „Umjetnici za 21. stoljeće“. 
Jutarnji list (Zagreb), 17.3.2001.

Flynn, Tom. „The new alternative: Internet“. 
ArtReview (London), travanj 2001.

Beroš, Nada. „Korporacije su 
transparentnije od političara: Sabine 
Breitwieser, direktorica Generali 
Foundation, Beč: [intervju]“. Zarez 
(Zagreb), god. 3, br. 57 (7.6.2001.).

D., M. „Vodič o Zadru kakvog turisti neće 
upoznati“. Jutarnji list (Zagreb), 29.8.2001.

Božanić-Serdar, Vesna. „Nakon cyber seksa 
stižu i cyber bebe: Andreja Kulunčić, 
prošlogodišnja dobitnica Grand Prixa 
splitskog FNF-a za projekt ‘Embrio – 
zatvorena zbilja’“. Slobodna Dalmacija 
(Split), 14.9.2001.

Neveščanin, Ivica. „Zadar uživo – grad na 
krivo: izložba Zadar uživo / Close circuit 
city, 13.–19. kolovoza 2001., umjetničke 
intervencije u urbanom prostoru“. Zarez 
(Zagreb), god. 3, br. 64 (27.9.2001.).

Franceschi, Branko. „Frustracija je osjećaj 
koji prevladava na našoj umjetničkoj 
sceni: nedavno otvorena izložba 
aktualizira pitanje što se u hrvatskoj 
umjetnosti dogodilo u devedesetima“. 
Jutarnji list (Zagreb), 6.10.2001.



241Kiš, Patricia. „Povlačenje u intimu obilježilo 
je umjetnost na kraju stoljeća: nedavno 
otvorena izložba aktualizira pitanje što 
se u hrvatskoj umjetnosti dogodilo u 
devedesetima“. Jutarnji list (Zagreb), 
6.10.2001.

Vidulić, Sandi. „Komunikacija je cilj 
mojih razgovora: Andreja Kulunčić – 
najzapaženija umjetnica na izložbi MSU-a 
o devedesetima“. Slobodna Dalmacija 
(Split), 15.10.2001.

Kusin, Vesna. „Postaje li Dubrovnik 
svjetskim centrom suvremene 
umjetnosti?: projekti – izložba u 
nastajanju: [razgovor] Catherine David“. 
Vjesnik (Zagreb), 31.10.–1.11.2001.

S., S. „Uz početak projekta Dubrovnik 
– ovdje i drugdje“. Dubrovački vjesnik 
(Dubrovnik), 3.11.2001.

Debeljak, Renata. „Pozivam publiku na 
dijalog: Andreja Kulunčić, umjetnica 
čijom je prezentacijom započeo projekt 
‘Dubrovnik – ovdje i drugdje’“. Večernji list 
(Zagreb), 4.12.2001.

Božanić-Serdar, Vesna. „Projekt ‘Embrio’ 
otvorio i socijalna pitanja: Dok su se u 
Splitskom MKC-u ‘rađale’ virtualne bebe, 
‘umirala’ je ustanova koja ih je udomila“. 
Novi list (Rijeka), 18.12.2001.

2002.
Kiš, Patricia. „Umjetnički odgovor na 

filozofske teme: razgovor s Andrejom 
Kulunčić, jednom od najintrigantnijih 
mladih umjetnica koja je nakon projekta 
‘Zatvorena zbilja – Embrio’ predstavila 
projekt ‘Distributivna pravda’“. Jutarnji 
list (Zagreb), 23.2.2002.

Kiš, Patricia. „Suvremeni hrvatski umjetnici 
izlažu u Muzeju Puškin: u travnju se 
u Moskvi otvara izložba hrvatskih 
umjetnika ‘Neprilagođeni’“. Jutarnji list 
(Zagreb), 12.3.2002.

Ostoić, Sunčica. „Frankfurtsko trojstvo 
Manifeste: Manifestacije – Na Manifesti 
4 u Frankfurtu na Majni ove godine 
sudjelovat će iz Hrvatske Andreja 
Kulunčić i Igor Grubić“. Vjesnik (Zagreb), 
2.4.2002. 

---, „Zagrebačka umjetnica Andreja Kulunčić 
na ‘Big Torinu 2002’“. Novi list (Rijeka), 
24.4.2002.

Badovinac, Jasmina. „Neke stvari mogu 
samo na Internetu: vodič kroz hrvatski 
ženski Internet“. Jutarnji list (Zagreb), 
30.4.–1.5.2002.

Dragojević, Dunja. „Suvremena umjetnost 
Europe bez zajedničkog nazivnika: 
Manifesta 4: Andreja Kulunčić i 
Igor Grubić na biennalu suvremene 
umjetnosti“. Jutarnji list (Zagreb), 
27.5.2002.

Erhardt, Miklos. „Slobodan prostor 
Interneta: Toni Sheiderbauer i Teresa 
Alonso, članovi umjetničke skupine 
c.a.l.c., kustosi sekcije BIGguest section 
na Big Torinu 2002.: razgovor“. Zarez 
(Zagreb), god. 4, br. 82 (6.6.2002.).

Janković, Iva Rada. „Velika društvena igra: 
Big Torino 2002., od 19. travnja do 19. 
svibnja 2002., Torino“. Zarez (Zagreb), 
god. 4, br. 82 (6.6.2002.).

Jendrić, Dorotea. „S umjetnošću za 
bolje sutra: najveća svjetska izložba 
Documenta 11 u Kasselu ne afirmira samo 
umjetnike nego i borbu za ljudska prava“. 
Večernji list (Zagreb), 11.6.2002.

Vidulić, Sandi. „Rodna godina: nastupi 
hrvatskih umjetnika: 11. Documenta u 
Kasselu“. Slobodna Dalmacija (Split), 
12.6.2002.

Jendrić, Dorotea. „Što se godinama 
skuplja u ateljeu?“ Večernji list (Zagreb), 
12.6.2002. 

Margaretić Urlić, Renata. „Politički putokazi 
likovnih nomada: Documenta 11“. Vjesnik 
(Zagreb), 16.6.2002.

Jendrić, Dorotea. „Treći svijet obojio stari 
kontinent: s Documentom 11 njemački 
Kassel najznačajnija je svjetska likovna 
pozornica iduća tri mjeseca“. Večernji list 
(Zagreb), 17.6.2002.

Beroš, Nada. „Documenta 2002: posjetitelji 
čekaju u redu pred ateljeom Ivana 
Kožarića, dok ih radovi većine ostalih 
umjetnika ostavljaju hladnima“. Globus 
(Zagreb), br. 602 (21.6.2002.).

Župan, Ivica. „Umjetnost koja raskrinkava 
iluzije: Dokumenta 11 – najvažnija svjetska 
smotra suvremene likovne umjetnosti“. 
Mediteran: tjedni kulturni prilog – Novi list 
(Rijeka), 23.6.2002.

Margaretić Urlić, Renata. „Statistika 
umjetničkog života – slava bez zarade: 
susret s Andrejom Kulunčić, sudionicom 
Manifeste i Documente“. Vjesnik (Zagreb), 
30.6.2002.

Baričević, Marina. „Fenomenološka slika 
suvremene umjetnosti“. Novi list (Rijeka), 
30.6.2002.



242

Župan, Ivica. „Pojedinac protiv vlasti u 
autoritativnim režimima: hrvatske 
umjetnice – Sanja Iveković i Andreja 
Kulunčić – privlače pozornost publike 
na kasselskoj Dokumenti“. Mediteran: 
tjedni kulturni prilog – Novi list (Rijeka), 
30.6.2002.

---. „Documenta 11: Documenta-Halle“. 
Kunstforum (Ruppichteroth), god. 161 
(2002).

Beroš, Nada. „Siromašni umjetnici s istoka 
ne mogu osvojiti grad bankara: Frankfurt: 
Manifesta 4“. Globus (Zagreb), br. 604 
(5.7.2002.).

Dusini, Matthias. „Grenzübergang 
Öffentlichkeit: zu den Arbeiten der 
kroatischen Künstlerin Andreja 
Kulunčić“. Springerin (Wien), god. 8, br. 4 
(2002/2003).

What, How and for Whom / WHW. „Aperto 
Zagreb“. Flash Art International (Milano), 
god. 34, br. 226 (2002).

Kalčić, Silva. „Andrea Kulunčić: umjetnica 
internet arta: uz bijenale mladih ‘Big 
Torino 2002.’ u Torinu, travanj–svibanj 
2002.“ Kontura (Zagreb), god. 12, br. 70 
(2002).

Franceschi, Branko. „http://www.andreja.
org“. Život umjetnosti (Zagreb), god. 36, 
br. 65/66 (2002).

---. „Bigguest: Andreja Kuluncic: Distributive 
justice: progetto pluridisciplinare / 
multidisciplinary project“. Toobig: the 
magazine of BIG Torino 2002 (Torino), br. 2 
(2002).

---. „Distributive justice: Andreja Kuluncic“. 
Artspace project (Woolloomooloo, N.S.W.), 
br. 114 (2002).

Ilić, Nataša. „Portrait: Andreja Kuluncic“. 
Gazet’art: magazine of the SEECAN – 
South-East European Contemporary Art 
Network (Strasbourg), br. 1 (2002).

Jendrić, Dorotea. „Hrvatska žetva u Kasselu, 
kineska u Zagrebu“. Večernji list (Zagreb), 
29.12.2002.

2003.
Baričević, Martina. „Ozbiljnost i senzibilitet 

za ‘rubne’ teme života: Uz posvećenost 
arhitekturi, u Grazu otvorene i izložbe 
fotografije i projekt ‘Sight. Seeing’ – 4. 
austrijski triennale fotografije, gdje su se 
predstavile i dvije hrvatske umjetnice – 
Kristina Leko i Andreja Kulunčić“. Novi list 
(Rijeka), 9.3.2003.

Beroš, Nada. „Andreja Kulunčić: Volume-
up, Umjetnički centar Silkeborg Bad, 

Silkeborg, Danska, 6. svibnja do 15. lipnja 
2003.“ Čovjek i prostor (Zagreb), god. 49, 
br. 11/12=582/583 (2002). 

Pulig, Srećko. „Umjetnost posredovanja: 
Andreja Kulunčić, mlada i svjetski 
priznata kiparica i vizualna umjetnica“. 
Feral Tribune (Split), br. 926 (14.6.2003.).

Dreher, Thomas. „Net Polls and Political 
Dialogues: Andreja Kuluncic“. IASLonline 
Lessons in NetArt. Kolovoz 2003. http://
iasl.uni-muenchen.de/links/lektion13e.
html. (12.3.2025.).

Giljača, Marko. „U Umjetničkoj galeriji 
Dubrovnik postavljena izložba Dubrovnik 
– ovdje i drugdje“. Slobodna Dalmacija 
(Split), 29.9.2003. 

K. [Kusin], V. [Vesna]. „Galerija kao 
umjetnički laboratorij: u Umjetničkoj 
galeriji Dubrovnik otvorena međunarodna 
izložba ‘Dubrovnik – ovdje i drugdje’“. 
Vjesnik (Zagreb), 30.9.2003.

Ilić, Nataša. „Distributivna pravda: razgovor 
s Andrejom Kulunčić / Distributive 
justice: an interview with Andreja 
Kulunčić“. Frakcija (Zagreb), br. 30/31 
(2003/2004).

2004.
Mandić, Jelena. „Umjetnost može mijenjati 

svije(s)t: Andreja Kulunčić, umjetnica 
koja se izražava u novim medijima“. 
Mediteran: tjedni kulturni prilog – Novi list 
(Rijeka), god. 10, br. 483 (22.8.2004.).

Kiš, Patricia. „‘Pitanje dana’ Jutarnjeg 
inspiriralo Sanju Iveković za nastup 
na Bijenalu: Sanja Iveković i Andreja 
Kulunčić na III. bijenalu u Liverpoolu“. 
Jutarnji list (Zagreb), 2.9.2004.

Mandić, Jelena. „Strogo kontrolirano 
slobodno vrijeme: Umjetnička akcija 
‘Mjesto pod suncem’ Andreje Kulunčić na 
SRC Jarunu“. Novi list (Rijeka), 17.9.2004.

Čveljo, Livia. „Jarunski roleri većinom 
fakultetski obrazovani: Projekt – Na 
Jarunu postavljene mape o statusu 
posjetitelja na zagrebačkom moru“. 
Jutarnji list (Zagreb), 20.9.2004. 

Petersson, Frans-Josef; Stasinski, Robert. 
„Interview: Andreja Kuluncic“. Nu-E web 
magazine (Stockholm), br. 4 (23.11.2004.).

Altmann, Susanne. „Artists strike back 
– response to symptoms of economic 
misery: societies between capitalism and 
the past“. Umĕlec / Artists (Praha), br. 3 
(2004).

Kalčić, Silva. „Što bi kupile bebe? 
Maloljetnička trudnoća Andreje Kulunčić 



243za International 04 – Liverpool Biennial, 
Liverpool, Velika Britanija, od 18. rujna do 
28. studenoga 2004.“ Zarez (Zagreb), god. 
6, br. 143 (2.12.2004.).

M. R. P. „Liverpoll biennial of contemporary 
art“. Kontura (Zagreb), god. 14, br. 83 
(2004).

2005.
Buchhart, Dieter. „Das Spiel ist ein 

Werkzeug: ein Gesprächt mit Andreja 
Kuluncic“. Kunstforum International 
(Köln), god. 178 (2005).

Kino, Carol. „Croatian artists set their sights 
on New York“. The New York Times (New 
York), 23.6.2005. 

Čveljo, Livia. „New York – mjesto svjetskog 
proboja hrvatske umjetnosti: New York 
Times objavio tekst o Andrei Kulunčić i 
Zlatku Kopljaru“. Jutarnji list (Zagreb), 
24.–25.6.2005.

Kino, Carol. „Croatian artists reach for 
recognition“. International Herald Tribune 
(Paris), 25.–26.6.2005.

Devčić, Karmela. „Uspjeti u New Yorku: prvi 
vodič za umjetnike željne slave“. Globus 
(Zagreb), br. 764 (29.7.2005.).

Probst, Ursula Maria. „Wie Gesselschaft und 
Politik ins Bild kommen: ‘Sozialpolitik im 
Visier der Kunst’, Generali Foundation, 
16.9.–18.12.2005.“ Kunstforum 
(Ruppichteroth), br. 178 (2005/2006).

---. „Perspektiven wechsel: Die Generali 
Foundation stellt mit der Ausstellung 
‘Wie Gesselschaft und Politik ins Bild 
kommen’ künstlerische Annäherungen an 
relevante Fragen vor“. in:site (Wien), br. 5 
(2005).

2006.
Kalčić, Silva. „Andreja Kulunčić: umjetnost 

bez iluzije / disillusioned art“. Oris 
(Zagreb), god. 8, br. 40 (2006).

---. „Andreja Kuluncic: Nama: in-situ project, 
June 2000., Zagreb, Croatia“. Roulotte 
(Barcelona), br. 2 (2006).

---. „Andreja Kuluncic: Austrians only: 
newspaper advertisements, posters, 
direct-mail items: Festival of Regions 
2005, Upper-Austria“. Roulotte 
(Barcelona), br. 2 (2006).

Koljanin, Ana-Marija. „Andreja Kulunčić 
[osvrt na izložbu], Galerija Nova“. Kontura 
(Zagreb), god. 16, br. 89 (2006).

Sabolović, Sabina. „Umjetnost za pomoć 
ljudima u frci: Andreja Kulunčić nakon 
cijelog svijeta napokon izlaže i kod kuće“. 
Elle (Zagreb), lipanj 2006.

Golub, Marko. „Proširena definicija 
umjetnosti: Andreja Kulunčić: razgovor“. 
Zarez (Zagreb), br. 183 (29.6.2006.).

---. „Multimedijalna umjetnica: radovi 
ove međunarodno priznate umjetnice 
potiču nove modele društvenosti i 
komunikacijskih situacija“. Cosmopolitan 
(Zagreb), srpanj 2006.

Elezović, Nadežda. „Moja je umjetnost 
odgovor na zadane teme: Andreja 
Kulunčić, umjetnica koja reagira na 
probleme europske društvene zbilje“. 
Mediteran: tjedni kulturni prilog – Novi list 
(Rijeka), 2.7.2006.

2007.
Žerovc, Beti. „Pogovor v Zagrebu / 

Conversation in Zagreb: Sanja Iveković, 
Andreja Kulunčić, Mladen Stilinović“. 
Likovne besede (Ljubljana), br. 79/80–
81/82 (2007).

Cerovac, Branko. „Grad Žena: umjetnički 
projekt Žena na raskrižju ideologija, Split, 
Stara gradska vijećnica, 20. siječnja – 20. 
veljače 2007., programska urednica Ana 
Peraica“. Zarez (Zagreb), god. 9, br. 200 
(22.2.2007.).

Kiš, Patricia. „Paralelni život dviju 
umjetničkih scena“. Jutarnji list (Zagreb), 
5.9.2007.

2008.
F. [Flegar], K. [Kristina]. „Galerija Rigo 

predstavlja ‘Malo drugačiji turizam’ 
Andreje Kulunčić“. Glas Istre (Pula), 
14.8.2008.

Flegar, Kristina. „Rekonstrukcija nevažnog 
i važnog dna naše suvremene povijesti: 
izložba ‘Malo drugačiji turizam’ Andreje 
Kulunčić u novigradskoj galeriji ‘Rigo’“. 
Novi list (Rijeka), 18.8.2008.

Flegar, Kristina. „Tuđman, Milošević, Tito 
i devastirani dvorac Tikveš“. Novi list 
(Rijeka), 19.8.2008.

Kiš, Patricia. „Biti Bosanac u Sloveniji: 
‘Ulični muzej’ – izložba Andreje Kulunčić 
u MG-u Ljubljana“. Jutarnji list (Zagreb), 
30.9.2008.

Mandić-Mušćet, Jelena. „Šljakeri drugoga 
reda: plakati Andreje Kulunčić ‘Bosanci 
van!’ uklonjeni iz središta Ljubljane“. 
Vjesnik (Zagreb), 2.10.2008.

Mandić-Mušćet, Jelena. „Angažirana 
junakinja hrvatske umjetnosti: javnom 
kampanjom Andreja Kulunčić nastavlja 
ispitivati društvene i socijalne probleme“. 
Vjesnik (Zagreb), 22.–23.11.2008.



244

Bekić, Irena. „Granice tolerancije: Andreja 
Kulunčić u zagrebačkoj Galeriji ‘Miroslav 
Kraljević’ predstavlja projekt ‘O stanju 
nacije’“. Mediteran: tjedni kulturni prilog – 
Novi list (Rijeka), 30.11.2008.

Ž., I. „O stanju nacije: U Galeriji Miroslava 
Kraljevića traje novi projekt Andreje 
Kulunčić“. INA Glasnik (Zagreb), br. 1933 
(2.12.2008.).

2009.
Vidović, Dea. „Prava pitanja: znate li kako 

su pripadnici homoseksualne populacije, 
Romi ili pak Kinezi integrirani u hrvatsko 
društvo?“ Kulturpunkt.hr. 16.1.2009. 
https://kulturpunkt.hr/intervju/prava-
pitanja/. (11.3.2025.).

---. „Koja je stvar ‘moja’ u ovome društvu“. 
Jutarnji list (Zagreb), 23.5.2009.

2010.
Vuković, Vesna. „Preslagivanje odnosa, 

promjena relacija: Andreja Kulunčić, 
jedna od najprisutnijih hrvatskih 
umjetnica na međunarodnoj sceni, 
osvrće se na sve svoje važnije radove“. 
Kulturpunkt.hr. 6.1.2010. https://
kulturpunkt.hr/intervju/preslagivanje-
odnosa-promjena-relacija-0/. (11.3.2025.).

Mandić-Mušćet, Jelena. „Ljudska dimenzija 
turizma: Projekt ‘Komercijalizacija 
povijesti’ Andreje Kulunčić u Korčuli“. 
Vjesnik (Zagreb), 11.8.2010.

Kutleša, Ana. „Kad agenti postanu 
provokatori: razgovor s Andrejom 
Kulunčić“. Tajne izložbe (Zagreb), br. 1 
(2010).

Mucko, Bojan. „O Stanju nacije Andreje 
Kulunčić: normalizacija između redaka“. 
Oris (Zagreb), god. 12, br. 64 (2010).

2011.
Mucko, Bojan. „Virus vijesti Andreje Kulunčić 

– reafirmacija s margina“. Čemu: list 
studenata filozofije (Zagreb), god. 10, br. 
20 (2011). 

Vuković, Vesna. „Proizvodnja relacija 
kao umjetnički medij: o umjetničkoj 
praksi Andreje Kulunčić / Production of 
relations as an art medium: on the art 
practices of Andreja Kulunčić“. Frakcija 
(Zagreb), br. 58/59 (2011). 

Tolve, Antonello. „The social sculpture of 
Andreja Kuluncic: solo show by Andreja 
Kuluncic: Are you optimistic about the 
future?“ Art a part of culture. Prosinac 
2011. http://www.artapartofculture.
net/2012/05/05/the-social-sculpture-

of-andreja-kuluncic-con-un-dialogo-in-
inglese/. (11.3.2025.).

Mandić-Mušćet, Jelena. „Jeste li zadovoljne, 
zlostavljane ili diskriminirane? Izložba: U 
sklopu predstavljanja u muzeju u Napulju 
hrvatska umjetnica propituje položaj 
žena“. Vjesnik (Zagreb), 29.12.2011.

2012.
Ožegović, Nina. „Andreja Kulunčić: pravo lice 

društva vidi se iz njegova odnosa prema 
obespravljenima“. Nacional (Zagreb), br. 
843 (10.1.2012.). 

2013.
Ćustić Juraga, Bojana. „Istraživanje 

mogućnosti za pravednije društvo: Nove 
knjige – Andreja Kulunčić; ‘Umjetnost za 
društvene promjene’“. Novi list (Zagreb), 
2.12.2013.

2014.
Duda, Katerina. „Učiniti problem vidljivim: 

o društvenoj praksi u umjetnosti“. 
Nepokoreni grad (Zagreb), br. 2 (2014).

Krištofić, Bojan. „Andreja Kulunčić: 
Umjetnost za društvene promjene“. 
dizajn.hr. 5.2.2014. https://dizajn.hr/
blog/andreja-kuluncic-umjetnost-za-
drustvene-promjene/. (11.3.2025.).

Ivić, Anja. „Galerijska izložba kao društvena 
zajednica“. Zarez (Zagreb), god 16, br. 385 
(5.6.2014.).

Hrgović, Maja. „Istraživanje potencijala 
samoorganiziranja građana i radnika“. 
Mediteran: tjedni kulturni prilog – Novi list 
(Rijeka), 16.6.2014.

Laurić, Andrea. „Demokracija nije 
apstraktan pojam: ili si demokratičan/
na ili nisi“. VoxFeminae. 16.6.2014. 
https://voxfeminae.net/pravednost/
demokracija-nije-apstraktan-pojam-ili-si-
demokratican-na-ili-nisi/. (18.4.2025.).

Krištofić, Bojan. „Cvrkut vrabaca na jastuku 
uz uzglavlje“. Zarez (Zagreb), god. 16, br. 
386 (19.6.2014.).

Tkalčić, Marina. „Počnimo najbolje što se 
može u situaciji u kojoj se nalazimo!“ 
Libela.org. 25.7.2014. https://libela.org/
razgovor/pocnimo-najbolje-sto-se-
moze-u-situaciji-u-kojoj-se-nalazimo/. 
(11.3.2025.). 

Barbarić, Tina. „Njen plakat pita kako 
se osjećate: Jedna od međunarodno 
najistaknutijih hrvatskih umjetnica, 
Andreja Kulunčić, istražuje položaj žene 
u suvremenom društvu“. 24sata (Zagreb), 
20.10.2014.



245---. „Intervju s članovima i članicama grupe 
Direktna demokracija u školi: projekt 
Početnica zajedničkog djelovanja / 
Interview with members of the initiative 
direct democracy in schools: a beginner’s 
guide to collective action“. Frakcija 
(Zagreb), br. 70/71 (2014).

2015.
Salvaro, Martina. „Početnica zajedničkog 

djelovanja“. H-Alter. 4.2.2015. https://
arhiva.h-alter.org/vijesti/pocetnica-
zajednickog-djelovanja. (11.3.2025.).

Dmitrović Krištofić, Bojan. „Umjetnost 
kao učilište demokracije“. Vizkultura. 
13.2.2015. https://vizkultura.hr/
umjetnost-kao-uciliste-demokracije/. 
(11.3.2025.).

Radošević, Marija. „Umjetnost koja potiče 
na akciju i demokraciju: Početnica 
– Projekt Kreativne strategije“. Glas 
Slavonije (Osijek), 24.4.2015.

Marčetić, Dolores. „Diskriminacija i 
zlostavljanje odraz su društvene 
situacije, a ne slabosti žena: razgovor 
s Andrejom Kulunčić“. Libela.org. 
26.6.2015. https://libela.org/razgovor/
diskriminacija-i-zlostavljanje-odraz-su-
drustvene-situacije-a-ne-slabosti-zena/. 
(11.3.2025.).

„Kreativne strategije: Početnica u Sinju“. 
Libela.org. 30.9.2015. https://libela.org/
uncategorized/kreativne-strategije-
pocetnica-u-sinju/. (16.4.2025.).

Sunko, Vedrana. „Društveno angažirana 
umjetnost: eksploatacija ili katalizator 
promjene u zajednici“. Culturenet.hr. 
https://www.culturenet.hr/drustveno-
angazirana-umjetnost-eksploatacija-ili-
katalizator-promjene-u-zajednici/51139. 
(20.8.2025.). 

„Kreativne strategije: Početnica: treći 
modul projekta Kreativne strategije 
suvremene vizualne umjetnice Andreje 
Kulunčić“. Drugo more. https://drugo-
more.hr/kreativne-strategije-pocetnica-
multimedijalna-edukativno-umjetnicka-
instalacija/. (16.4.2025.).

2016.
„Edukativni alat za socijalnu borbu“. 

Kulturpunkt.hr. 14.4.2016. https://
kulturpunkt.hr/najava/predstavljanje/
edukativni-alat-za-socijalnu-borbu/. 
(16.4.2025.).

„Umjetnost iz kutije“. Kulturpunkt.hr. 
12.9.2016. https://kulturpunkt.hr/

najava/izvedba/umjetnosti-iz-kutije/. 
(16.4.2025.).

2017.
Bekić, Irena; Mavrinac, Duga. „Biti / Postojati 

između tamo i tamo – Toposi privremenih 
migracija na izložbi Između tamo i tamo: 
anatomija privremenih migracija“. Život 
umjetnosti (Zagreb), god. 51, br. 101 (2017).

„Kritički turizam (1): Andreja Kulunčić“. 
Siva zona. 17.7.2017. https://sivazona.hr/
events/kriticki-turizam-1. (24.4.2025.).

Žapčić, Andreja. „Kolektiv ‘ISTE’ za 
prihvaćanje različitosti“. N1. 26.7.2017. 
https://n1info.hr/magazin/kultura/
a251148-Kolektiv-ISTE-za-prihvacanje-
razlicitosti/. (17.4.2025.).

„Grupa žena ‘ISTE’ pokreće javnu kampanju 
za prihvaćanje različitosti“. VoxFeminae. 
13.9.2017. https://voxfeminae.net/
vijesti/grupa-zena-iste-pokrece-javnu-
kampanju-za-prihvacanje-razlicitosti/. 
(18.4.2025.).

Žapčić, Andreja. „Mi još uvijek nismo naučili 
živjeti s drugima, taj nas zadatak tek 
čeka“. Pogledaj.to. 25.9.2017. https://
pogledaj.to/art/mi-jos-uvijek-nismo-
naucili-zivjeti-s-drugima-taj-nas-zadatak-
tek-ceka/. (11.3.2025.).

Hermann, Emina; Marušić, Antonela. 
„Predstavljamo aktivistkinje i 
umjetnice koje su obilježile 2017. 
godinu“. VoxFeminae. 21.12.2017. 
https://voxfeminae.net/pravednost/
predstavljamo-aktivistkinje-i-umjetnice-
koje-su-obiljezile-2017-godinu/. 
(18.4.2025.).

Ožegović, Nina. „Razmislite zašto okrećete 
glavu kad vidite ženu s hidžabom: art 
diva Andreja Kulunčić: [intervju]“. 24 sata 
express (Zagreb), 29.12.2017.

2018.
Kikaš, Mario; Letinić, Antonija. 

„Gastarbajteri u tekstu i podtekstu: 
Andreja Kulunčić: Bosanci van!“. Novine 
Galerije Nova (Zagreb), br. 29 (2018). 

Županić, Sergej. „One su ‘drugačije’ i žele 
živjeti u društvu u kojemu ne moraju 
strahovati“. 24 sata express (Zagreb), 
12.1.2018.

Pavić, Snježana. „‘Pozivam Vas da 
preuzmete osobnu odgovornost!’: tko 
je Andreja Kulunčić, hrvatska umjetnica 
na crnoj listi Tate galerije“. Jutarnji list 
(Zagreb), 13.1.2018. 



246

Mandić-Mušćet, Jelena. „Ženski kolektiv 
ISTE: Želimo živjeti u Zagrebu bez 
straha i poniženja“. Zadovoljna.hr. 
12.2.2018. https://zadovoljna.dnevnik.
hr/clanak/zenski-kolektiv-iste-
zelimo-zivjeti-u-zagrebu-bez-straha-i-
ponizenja---506154.html. (17.4.2025.).

„ART-ACT-BOX: Performativnost izložbe: 
Gradska galerija Striegel, Sisak“. 
Metafora.hr. 12.11.2018. https://
www.metafora.hr/art-act-box-
performativnost-izlozbe/. (17.4.2025.).

„Andreja Kulunčić: Umjetnost kao 
demokracija, subota, 8.12.2018., AK 
galerija, Koprivnica“. VoxFeminae. 
8.12.2018. https://voxfeminae.net/
kalendar-dogadanja/najave/andreja-
kuluncic-umjetnost-kao-demokracija/. 
(18.4.2025.).

2019.
Krajišnik, Đorđe. „Kulunčić: Pokazalo se kako 

je umjetnički sustav prije svega naklonjen 
umjetniku sa sjeverozapada Europe: 
[intervju]“. Oslobođenje (Sarajevo), 
4.1.2019.

P., M. „Andreja Kulunčić, Vesna Pokas i Nora 
Turato pozvane na izložbu HT nagrada 
za hrvatsku suvremenu umjetnost“. 
tportal. 13.3.2019. https://www.tportal.hr/
kultura/clanak/andreja-kuluncic-vesna-
pokas-i-nora-turato-pozvane-na-izlozbu-
ht-nagrada-za-hrvatsku-suvremenu-
umjetnost-foto-20190313. (14.8.2025.). 

Parežanin, Lujo. „Stvoriti aktivni prostor 
za gledatelja: Povodom osvajanja 
druge nagrade na 12. HT natječaju za 
suvremenu umjetnost s Andrejom 
Kulunčić smo razgovarali o njezinom 
umjetničkom i predavačkom radu i 
novim projektima“. Kulturpunkt.hr. 
21.5.2019. https://kulturpunkt.hr/intervju/
stvoriti-aktivni-prostor-za-gledatelja/. 
(11.3.2025.).

Žužić, Zlatko. „Prihvaćanje različitosti“. Zov 
Srijema (Zagreb), br. 99/100 (lipanj 2019.).

Beroš, Nada. „Andreja Kulunčić: Umjetnost 
može osmisliti alate za promjenu: 
intervju“. Novosti: samostalni srpski 
tjednik (Zagreb), 19.7.2019.

2020.
„Postavljene info-table na lokalitetima 

ženskog logora na Golom otoku i Svetom 
Grguru“. VoxFeminae. 10.9.2020. https://
voxfeminae.net/vijesti/postavljene-info-
table-na-lokalitetima-zenskog-logora-
na-golom-otoku-i-svetom-grguru/. 
(22.4.2025.).

Pavić, Snježana. „Nepoznate ispovijesti 
žena s Golog otoka: ‘Nakon ceremonije 
sramoćenja malo koja je rodila…’“. 
Jutarnji list. 10.10.2020. https://www.
jutarnji.hr/life/zivotne-price/nepoznate-
ispovijesti-zena-s-golog-otoka-nakon-
ceremonije-sramocenja-malo-koja-je-
rodila-15024468. (8.8.2025.). 

Pavić, Snježana. „Komunističke su ih vlasti 
formalno oslobodile patrijarhalnog 
ugnjetavanja, a potom na Golom i Grguru 
podvrgle ceremonijama sramoćenja. 
Njihova patnja, često puno gora no 
muška, godinama je ostala zatajena“. 
Jutarnji list (Zagreb), 10.10.2020.

Lujanović, Gloria. „Povijest ne pamti žene. 
Surovi sistem Golog otoka za žene: 
Ritualnim kažnjavanjem u špaliru 
uništavan im je duh“. Bljesak.info. 
8.12.2020. https://bljesak.info/kultura/
slikarstvo/surovi-sistem-golog-otoka-za-
zene-ritualnim-kaznjavanjem-u-spaliru-
unistavan-im-je-duh/332035. (8.8.2025.).

2021.
Peritz, Romina. „Andreja Kulunčić – 

strašnim ženskim pričama s Golog otoka 
pristupam kroz umjetnost“. Jutarnji list 
(Zagreb), 23.2.2021. 

Peritz, Romina. „Goli otok: Andreja Kulunčić 
istražuje sudbine zatočenica i priprema 
izložbe u Puli i Rijeci“. Jutarnji list 
(Zagreb), 23.2.2021. 

Angeleski, Zoran. „Žene političke zatočenice 
Golog otoka: Izopćeno pamćenje ženskog 
iskustva traume“. Glas Istre (Pula), 
8.4.2021. 

Angeleski, Zoran. „U Puli predstavljen 
projekt: Na Golom otoku mučeno je više 
od 850 žena“. Glas Istre (Pula), 11.4.2021.

Bošnjaković, Terezija. „Autorica i suradnice 
umjetničkog projekta o ženskom 
stradanju u političkom logoru Goli otok“. 
Femisfera. Svibanj 2021. https://www.
zene-arhipelag-goli.info/wp-content/
uploads/2021/05/femisfera.pdf. 
(8.8.2025.). 

2022.
Živković, Doris. „Izdale ste Partiju: izložba u 

MMSU“. Sušačka revija (Rijeka), god. 30, 
br. 117/118 (2022).

„Izložba ‘Vi ste partiju izdale onda kada 
je trebalo da joj pomognete’ u MMSU 
Rijeka“. Novi list. 14.2.2022. https://
www.novilist.hr/ostalo/kultura/izlozbe/
izlozba-vi-ste-partiju-izdale-onda-kada-
je-trebalo-da-joj-pomognete-u-mmsu-
rijeka/. (8.8.2025.). 



247„Nepoznata povijest: Zatvorenice su na 
Golom otoku, njih 850, bile prisiljavane 
kažnjavati i nadzirati jedna drugu”. 
Jutarnji list. 15.2.2022. https://www.
jutarnji.hr/kultura/art/zatvorenice-
su-na-golom-otoku-njih-850-bile-
prisiljavane-kaznjavati-i-nadzirati-jedna-
drugu-15158275. (8.8.2025.). 

Ba., V. „‘Vi ste Partiju izdale onda kada 
je trebalo da joj pomognete’: riječki 
MMSU najavljuje izložbu o političkim 
zatvorenicama Golog otoka i Svetog 
Grgura”. tportal. 15.2.2022. https://www.
tportal.hr/kultura/clanak/vi-ste-partiju-
izdale-onda-kada-je-trebalo-da-joj-
pomognete-rijecki-mmsu-najavljuje-
izlozbu-o-politickim-zatvorenicama-
golog-otoka-i-svetog-grgura-20220215/
print. (8.8.2025.). 

K., M. „Izložba ‘Vi ste Partiju izdale onda 
kada je trebalo da joj pomognete’ u 
MMSU Rijeka“. Nacional. 15.2.2022. 
https://www.nacional.hr/izlozba-vi-ste-
partiju-izdale-onda-kada-je-trebalo-
da-joj-pomognete-u-mmsu-rijeka/. 
(8.8.2025.).

Zajović, Milena. „Sustav Golog otoka udarao 
je na vrijednosti posebno važne ženama“. 
Večernji list (Zagreb), 18.2.2022.

„Andreja Kulunčić: You Betrayed the 
Party Just When You Should Have 
Helped It: Museum of Modern and 
Contemporary Art Rijeka (MMSU)“. e-flux. 
19.2.2022. https://www.e-flux.com/
announcements/450078/andreja-kulun-
i-you-betrayed-the-party-just-when-you-
should-have-helped-it. (8.8.2025.).

Ćustić Juraga, Bojana. „Prešućene traume: 
Izložba o ženama na Golom otoku: ‘Vi 
ste Partiju izdale onda kada je trebalo 
da joj pomognete’“. Glas Istre. 19.2.2022. 
https://www.glasistre.hr/izlozbe/izlozba-
o-zenama-na-golom-otoku-vi-ste-partiju-
izdale-onda-kada-je-trebalo-da-joj-
pomognete-777833. (8.8.2025.). 

Cuculić, Kim. „Davanje glasa stotinama 
žena koje su bile osuđene na šutnju: 
Trogodišnji projekt Andreje Kulunčić o 
ženskoj memoriji traumatične prošlosti 
političkog logora na Golom otoku 
predstavlja se izložbom u riječkom 
Muzeju moderne i suvremene umjetnosti 
od 22. veljače do 20. ožujka“. Mediteran: 
tjedni kulturni prilog – Novi list (Rijeka), 
20.2.2022.

Grbac, Ana. „Andreja Kulunčić: Ne smiju nam 
promicati logori i tuđe patnje“. Novosti: 

samostalni srpski tjednik (Zagreb), 
21.2.2022.

Pavleković, Ervin. „‘Vi ste Partiju izdale 
onda kada je trebalo da joj pomognete’: 
Izložba koja progovara o ženskoj strani 
Golog otoka“. Novi list. 22.2.2022. https://
www.novilist.hr/ostalo/kultura/izlozbe/
izlozba-koja-progovara-o-zenskoj-
strani-golog-otoka/?meta_refresh=true. 
(8.8.2025.). 

Kapidžić, Sanja. „Izložba Andreje Kulunčić 
u Rijeci: U MMSU-u otvorena izložba o 
ženskim logorima na Golom otoku i Sv. 
Grguru“. Moja Rijeka. 23.2.2022. https://
www.mojarijeka.hr/u-mmsu-u-rijeka-
otvorena-izlozba-o-zenskim-logorima-na-
golom-otoku-i-sv-grguru/. (8.8.2025.). 

Barić, Vid. „U političkim logorima bilo je 
zatočeno više od 800 žena, a umrlo ih 
je četiri. Posmrtni ostaci nikad nisu bili 
predani obiteljima, jer Udba je smatrala 
kako i mrtvi trebaju ‘odslužiti’ svoju 
kaznu do kraja“. tportal. 27.2.2022. 
https://www.tportal.hr/kultura/
clanak/u-politickim-logorima-bilo-je-
zatoceno-vise-od-800-zena-a-umrlo-ih-
je-cetiri-posmrtni-ostaci-nikad-nisu-bili-
predani-obiteljima-jer-udba-je-smatrala-
kako-i-mrtvi-trebaju-odsluziti-svoju-
kaznu-do-kraja-foto-20220227. 
(22.4.2025.).

Bobinac, Martina. „Trebamo postati svjesniji 
zajednica koje predstavljamo: razgovor 
s rumunjskom kustosicom Veronom 
Mihuleţ“. Kulturpunkt.hr. 7.3.2022. https://
kulturpunkt.hr/intervju/trebamo-postati-
svjesniji-zajednica-koje-predstavljamo/. 
(11.3.2025.).

Hanzen, Iva. „Traume je nemoguće sanirati, 
ali ih treba osvijestiti“. Story (Zagreb), 
god. 21, br. 113 (9.3.2022.).

Peritz, Romina. „Ženska strana Golog otoka“. 
Globus (Zagreb), 9.3.2022.

Lujanović, Gloria. „Robijašice na Golom 
otoku: Historija neispričanih tortura i 
trauma“. Al Jazeera Balkans. 10.4.2022. 
https://balkans.aljazeera.net/
teme/2022/4/10/robijasice-na-golom-
otoku-historija-neispricanih-tortura-i-
trauma. (7.8.2025.). 

PSD. „‘Živjele smo kao zvijeri’, 
svjedočanstvo je robijašice s Golog 
otoka, objavljene su dosad neopisane 
traume. Iskustva su stravična, jednu 
ženu su utamničili jer je ispričala – vic!“ 
Slobodna Dalmacija. 10.4.2022. https://
slobodnadalmacija.hr/vijesti/hrvatska/



248

zivjele-smo-kao-zvijeri-svjedocanstvo-
je-robijasice-s-golog-otoka-objavljene-
su-dosad-neopisane-traume-iskustva-
su-stravicna-jednu-zenu-su-utamnicili-
jer-je-ispricala-vic-1183114. (8.7.2025.).

Galić, Goran. „Otoci strave: umjetničko-
istraživački projekt Andreje Kulunčić 
nastoji dekonstruirati hotimičnu 
amneziju ženske povijesti Golog otoka 
i Svetog Grgura: intervju“. Inkluzija – 
prilog Vijenca za promicanje socijalne 
uključenosti (Zagreb), br. 42 (8.9.2022.).

2023.
Ćustić Juraga, Bojana. „Izložba Andreje 

Kulunčić ‘Vi ste Partiju izdale, onda kada 
je trebalo da joj pomognete’ otvara se u 
Manili: projekt hrvatskih autorica gostuje 
u muzeju ‘Jorge B. Vargas’“. Glas Istre 
(Pula), 8.1.2023.

Iv. [Ivušić], M. [Martin]. „Izložba Andreje 
Kulunčić ‘Vi ste Partiju izdale onda 
kada je trebalo da joj pomognete’ u 
Muzeju Jorge B. Vargas u Manili“. tportal. 
10.1.2023. https://www.tportal.hr/kultura/
clanak/izlozba-andreje-kuluncic-vi-ste-
partiju-izdale-onda-kada-je-trebalo-da-
joj-pomognete-u-muzeju-jorge-b-vargas-
u-manili-20230110. (22.4.2025.).

2024.
Kulunčić, Andreja. „‘Anti-monument: the 

way to a forgotten historical event’: 
participation as a tactics for creating 
new memory“. AM Journal of Art and 
Media Studies (Beograd), br. 34 (2024).

2025.
Barat, Tatjana. „Andreja Kulunčić: ‘U 

našem društvu ravnopravnost i dalje 
nije osigurana svim ženama i želim 
ukazati na to’“. Zadovoljna.hr. 26.3.2025. 
https://zadovoljna.dnevnik.hr/clanak/
andreja-kuluncic-u-nasem-drustvu-
ravnopravnost-i-dalje-nije-osigurana-
svim-zenama---903184.html. (22.4.2025.).

Ivušić, Martin. „Ohrabrile su žene od Napulja 
do Beograda, na redu je Zagreb: ‘Još 
se uvijek očekuje da žena kuha kavu’“. 
tportal. 12.4.2025. https://www.tportal.
hr/kultura/clanak/ohrabrile-su-zene-od-
napulja-do-beograda-na-redu-je-zagreb-
jos-se-uvijek-ocekuje-da-zena-kuha-
kavu-foto-20250412. (22.4.2025.).

Peraica, Ana. „Treba nam afektivna arhiva 
ženskog osjećanja“. VoxFeminae. 
21.4.2025. https://voxfeminae.net/
kultura/andreja-kuluncic-treba-nam-
afektivna-arhiva-zenskog-osjecanja/. 
(22.4.2025.).

„Novi projekt i izložba vizualne umjetnice 
Andreje Kulunčić“. Zavod za kulturu 
vojvođanskih Hrvata. 25.4.2025. https://
www.zkvh.org.rs/index.php/izdavastvo-
post/vijesti/novi-projekt-i-izlozba-
vizualne-umjetnice-andreje-kuluncic. 
(18.8.2025.).

Šoda, Ana. „Svestrana umjetnica: 
Razgovarali smo s Andrejom Kulunčić 
koja otvara veliku izložbu u Zagrebu: 
‘Suprug mi puno pomaže – i u umjetnosti 
i u radu’“. Gloria. 13.5.2025. https://
www.gloria.hr/gl/kultura/razgovori/
razgovarali-smo-s-andrejom-kuluncic-
koja-otvara-veliku-izlozbu-u-zagrebu-
zahvaljujuci-umjetnosti-upoznala-sam-
supruga-15583490. (18.8.2025.). 

Car, Maja. „850 figurica u spomen na 850 
žena koje su mučene na Golom otoku: 
Andreja Kulunčić – retrospektivom u 
MSU predstavlja 30 godina angažiranog 
rada“. Večernji list. 19.5.2025. https://
www.vecernji.hr/kultura/850-figurica-u-
spomen-na-850-zena-koje-su-mucene-
na-golom-otoku-1862393. (18.8.2025.). 

Mikec, Alen. „Izložiti sebe, prokazati sustav”. 
H-Alter. 19.5.2025. https://h-alter.org/
kultura/izloziti-sebe-prokazati-sustav/. 
(18.8.2025.). 

Peritz Körbler, Romina. „‘U Austriji sam 
prije 20 godina postavila oglas za 
čistačice i prostitutke, svašta su 
mi izgovorili. A pogledajte Hrvatsku 
danas...‘: Ispovijesti stranih radnika, 
Filipinaca, Nepalaca, Indonežana 
o tome kako se osjećaju radeći u 
Hrvatskoj, dio su postava retrospektive 
Andreje Kulunčić u MSU“. Jutarnji list. 
27.5.2025. https://www.jutarnji.hr/
kultura/art/u-austriji-sam-prije-20-
godina-postavila-oglas-za-cistacice-i-
prostitutke-svasta-su-mi-izgovorili-a-
pogledajte-hrvatsku-danas-15588513. 
(18.8.2025.).





	 Andreja Kulunčić:
	 Činiti svijet boljim mjestom |
	 To Make the World a Better Place
	 Muzej suvremene umjetnosti |
	 Museum of Contemporary Art
	 15/5 – 12/10/2025

Kustosica izložbe | Exhibition curator: 
Martina Munivrana

Autorice koncepta | Concept authors: 
Andreja Kulunčić, Martina Munivrana

Kustoska istraživanja i suradnja | 
Curatorial research and collaboration: 
Irena Bekić (Hrvatska | Croatia), 
Amanda de la Garza Mata (Meksiko 
| Mexico), Anca Verona Mihuleţ 
(Rumunjska/Južna Koreja | Romania/
South Korea), Katharina Schlieben 
(Njemačka | Germany)

Dizajner | Designer: Dejan Dragosavac 
Ruta

Arhitektura izložbe | Exhibition 
architecture: Antun Sevšek, Damir 
Gamulin (Organizirano oblikovanje)

Suradnik na izložbi / Exhibition 
collaborator: Ivo Martinović

Kustosica za rad s publikom i program | 
Curator of audience and programme 
engagement: Renata Filčić

Diskurzivno-edukativni program | 
Discursive educational programme: 
Irena Bekić, Renata Filčić, Martina 
Munivrana

Grafički dizajn za diskurzivno-edukativni 
program | Graphic design for 
discursive educational programmes: 
Martin Peranović

Asistentica izložbe | Exhibition assistant: 
Buga Kranželić

Producentica | Producer: Morana 
Matković (MSU, Zagreb)

Konzervacija-restauracija | 
Conservation-restoration: Leda 
Grabičanin, Tomica Paradi (MSU, 
Zagreb)

Tehnička služba | Technical assistance: 
Dalibor Cicvara, Mirjana Grab, Nenad 
Lalović, Renato Mihaljenović, Ivan 
Tudek, Silvio Strelar, Filip Zima, 
Aleksandar Milošević (MSU, Zagreb) 
Damir Martinec, Roman Nesek 
(Kunsttrans Zagreb), Marin Kovačević, 
Zdenko Zavalić

Multimedija | Multimedia: Valent Balun, 
Hrvoslava Brkušić, Ivan Slipčević, 
Branimir Štivčić,  Ana Šerić

Stolarski radovi | Carpentry: Umjetnički 
obrt Atelier MP, Hobler, Andrijano 
Biškupić, Marin Kovačević (ARTiSAN)

Maketa | Model: Deminutiv studio, 
Organizirano oblikovanje

Tisak | Print: Arskopija, Print Studio, Kvik 
Print, Fini print

Odnosi s javnošću | Public relations: 
Inesa Antić (Antidrama), Jasna 
Mihalić, Ivan Salečić (MSU, Zagreb)

Asistenti za odnose s javnošću | Public 
relations assistants: Marko Drmać, 
Dora Meštrović

Marketing: Zvjezdana Murseli (MSU, 
Zagreb)

Uvodni tekstovi | Introductory texts: 
Martina Munivrana

Legende | Captions: Irena Bekić, 
Amanda de la Garza Mata, Anca 
Verona Mihuleţ, Martina Munivrana, 
Katharina Schlieben, Ivana Završki

Prevoditeljica za engleski jezik | English 
translation: Mirta Jurilj

Lektorica za hrvatski jezik | Croatian 
proofreading: Dunja Aleraj Lončarić

Stručna suradnica na projektu 
Muzejski vrt / Jestivi muzej | Expert 
collaborator in the project Museum 
Garden / Edible Museum: Petra 
Pavleka

Koordinatori suradnje za Veleposlanstvo 
Republike Indonezije u Zagrebu | 
Collaboration coordinators for the 
Embassy of the Republic of Indonesia 
in Zagreb: Derian Antonio Daniswara, 
Marina Pretković

Suradnice za indonezijsku kulturu 
| Collaboration coordinators for 
Indonesian culture: Wirdah Habsyi, 
Murni Nyaristi

Suradnica za program o gamelanu | 
Collaboration coordinator for the 
gamelan programme: Julija Novosel

Koordinatorice suradnje za filipinsku 
kulturu | Collaboration coordinators 
for Filipino culture: Vida Kličko, Jerica 
Grgurić

Koordinatorica suradnje za 
Veleposlanstvo Republike Filipini u 
Beču | Collaboration coordinator for 
the Embassy of the Republic of the 
Philippines in Vienna: Chryzl Sicat

Istraživanje o socijalnoj distanci 
u odnosu na strane radnike 
(inkorporirano u projekt O stanju 
nacije) | Research on the social 
distance in relation to foreign 
workers (incorporated into the 
project On the State of the Nation): 
Margareta Jelić



Savjetnik za dizajn prostornih elemenata 
Vi ste Partiju izdale onda kada je 
trebalo da joj pomognete i prostor 
Migracija | Advisor for the design of 
spatial elements for You Betrayed 
the Party Just When You Should Have 
Helped It and Migration: Kieun Kim

Izložba je realizirana u suradnji s 
institucijama i organizacijama 
na pojedinačnim projektima | 
The exhibition is actualised in 
collaboration with institutions and 
organisations in individual projects:

index.žene | women.index – Muzej grada 
Zagreba / Zagreb City Museum

	 Kustosica izložbe | Exhibition curator: 
Marina Perica Krapljanov

Vi ste Partiju izdale onda kada je trebalo 
da joj pomognete – projekt realiziran 
u suradnji s Documentom – Centrom 
za suočavanje s prošlošću kao dio 
projekta (In)Visible Traces. Artistic 
memories of the Cold War uz potporu 
Europske unije putem programa 
Kreativna Europa* | You Betrayed 
the Party Just When You Should 
Have Helped It – made possible in 
collaboration with Documenta – 
Centre for Dealing with the Past, as 
part of the project (In)Visible Traces. 
Artistic Memories of the Cold War 
supported by the European Union 
through the Creative Europe** 
programme

	 Kustosice projekta | Project curators: 
Irena Bekić, Anca Verona Mihuleţ 

Mikrosituacije zajedništva: stvaranje 
iskustva bivanja skupa – Umjetnički 
paviljon u Zagrebu i Udruga MAPA 
| Micro-Situations of Togetherness: 
Creating the Experience of Being 
Together – Art Pavilion in Zagreb and 
MAPA Association

	 Kustosica projekta | Exhibition 
curator: Irena Bekić 
Koordinatorica projekta | Project 
coordinator: Ivana Završki

	 Interkulturni programi dobrodošlice 
sufinancirani su sredstvima Grada 
Zagreba. | Intercultural Welcoming 
Programmes have been co-funded by 
the City of Zagreb.

Posudbu građe ljubazno su omogućili 
| The loan of the works was made 
possible courtesy of: Veleposlanstvo 
Republike Indonezije u Zagrebu | 
Embassy of the Republic of Indonesia 
in Zagreb (Gamelan), Galerija 
umjetnina Split | Museum of Fine Arts 
Split (Kreativne strategije | Creative 
Strategies), Veleposlanstvo Republike 
Filipina u Beču | Embassy of the 
Republic of the Philippines in Vienna 
(T’nalak)

Zahvale | Acknowledgements: Goran 
Čačić, Dario Juričan (Zeleni 
inkubator), Anna Kulunčić, Ivica Pešić 
(Zagrebački maslinarski institut), 
Stella Poljak, Marina Vitković, Lovro 
Turalija, Tomo Turalija

Posebna zahvala Ivi Martinoviću za sve 
godine strpljenja, podrške i ljubavi. / 
Special thanks to Ivo Martinović for 
all years of patience, support, and 
love.

	 Izložba je organizirana sredstvima 
Gradskog ureda za kulturu i civilno 
društvo Grada Zagreba, Ministarstva 
kulture i medija RH, Zaklade Kulture 
nove i Turističke zajednice grada 
Zagreba. | The exhibition has been 
made possible with support from the 
Zagreb City Office for Culture and 
Civic Society, the Ministry of Culture 
and Media of the Republic of Croatia, 
Kultura Nova Foundation, and the 
Zagreb Tourist Board.

	 *	Financirano sredstvima Europske unije. Izneseni stavovi i mišljenja stavovi su i 
mišljenja autora i ne moraju se podudarati sa stavovima i mišljenjima Europske 
unije ili Europske izvršne agencije za obrazovanje i kulturu (EACEA). Europska unija 
i EACEA ne mogu se smatrati odgovornima za njih.

	**	Co-funded by the European Union. Views and opinions expressed are however 
those of the author(s) only and do not necessarily reflect those of the European 
Union or the European Education and Culture Executive Agency (EACEA). Neither 
the European Union nor EACEA can be held responsible for them.

		 Ova publikacija je objavljena uz 
financijsku podršku Zaklade "Kultura 
nova". Mišljenja izražena u ovoj 
publikaciji odražavaju isključivo 
mišljenja autora i ne izražavaju nužno 
stajalište Zaklade "Kultura nova". | 
This publication was published with 
the financial support of Kultura 
Nova Foundation. The viewpoints 
expressed in this publication are 
those of the authors and do not 
necessarily represent the official 
opinion of Kultura Nova Foundation.



	 Andreja Kulunčić:
	 Činiti svijet boljim mjestom |
	 To Make the World a Better Place
	 Muzej suvremene umjetnosti |
	 Museum of Contemporary Art
	 15/5 – 12/10/2025

	 Avenija Dubrovnik 17, 10001 Zagreb
	 T +385 1 6052 700
	 E msu@msu.hr
	 www.msu.hr

Za izdavača | On behalf of the Publisher: 
Vesna Meštrić

Urednice | Editors: Irena Bekić, Andreja 
Kulunčić, Martina Munivrana

Asistentice urednica | Editorial 
assistants:  
Buga Klara Blanuša, Buga Kranželić

Grafičko oblikovanje | Graphic design:  
Dejan Dragosavac Ruta

Tekstovi | Texts: Irena Bekić, Andreja 
Kulunčić, Anca Verona Mihuleţ, 
Martina Munivrana, Katharina 
Schlieben, Miško Šuvaković

Legende | Captions: Irena Bekić, 
Amanda de la Garza Mata, Anca 
Verona Mihuleţ, Martina Munivrana, 
Katharina Schlieben, Ivana Završki

Bibliografija | Bibliography: Zrinka 
Ivković, Buga Kranželić

Prevoditeljica za engleski jezik | English 
translation: Mirta Jurilj

Lektorica za hrvatski jezik | Croatian 
proofreading: Dunja Aleraj Lončarić, 
Jadranka Varošanec

Korektura bibliografije | Bibliography 
proofreading: Sara Džapo

Foto | Photo credits: Ana Opalić 
(stranica/page 4, 8-9, 20, 30-31, 32-33, 
34-35, 36-37, 38-39, 40-41, 42-43, 44-
45, 46-47, 48-49, 50, 53, 54-55, 56-57, 
58-59, 60-61, 62-63, 66, 88-89, 90-91, 
92-93, 94-95, 96-97, 100-101, 102-103, 
120-121, 122-123, 126, 127, 128, 129, 132-
133, 134, 201, 225), Vanja Babić (10, 64-
65, 98, 99, 124, 125, 130, 131, 142, 151, 
153, 154-155, 156, 166, 176, 177, 178, 179, 
180, 181, 201, 227, 229), Ivo Martinović 
(76, 187, 189, 193, 207, 217), Noemie 
Schwaller (75), Sanja Bistričić Srića 
(98, 223), Andreja Kulunčić (99, 104, 
185, 195, 221), Marina Pretković (176), 
Mare Milin (187), Liverpool Biennial 
2004 (191), Halle für Kunst Lüneburg 
(193), Josef Pausch (195), Saša Reljić 
(199, 211), Nada Žgank (199), Dejan 
Habicht (203), Antonia Majača (205), 
Eduardo Lomas (207), Ivan Kuharić 
(208), Marko Ercegović (215), Sanjin 
Kaštelan (215), Darko Bavoljak (221), 
Buga Kranželić (227)

Timeline: Renata Filčić, Buga Kranželić

Tisak | Printed by: Sveučilišna tiskara, 
Zagreb

Naklada | Print run: 500

ISBN 978-953-370-056-4

CIP zapis je dostupan u računalnome 
katalogu Nacionalne i sveučilišne 
knjižnice u Zagrebu pod brojem 
001284415. / The CIP record is 
available in the online catalog of the 
National and University Library in 
Zagreb under number 001284415.

Zagreb, 2025


